

Daawa University Institute For Islamic Studies High Studies Department

معهد الدعوة الجامعي للدراسات الإسلامية قسم الدراسات العليا

مرسوم جمهوري ۱۹٤٧ / ۹۹

# منظومة الإنفاق في سبيل الله من أهم مرتكزات النظام الاقتصادى الإسلامى

بحث مقدم لنيل شمادة الماجستير في الاقتصاد الإسلامي

إعداد

صلاح الدين سليم الخالدي

إشراف فضيلته الشيخ

الأستاذ الدكتور: عبد اللطيف المهيم

٥١٤٣١ ٥

# الآية الكريمة



﴿ آمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُم مُّسْتَخَلَفِينَ فِيهِ فَالّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَأَنفَقُوا فَالّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَأَنفَقُوا لَهُمْ أَجْرُكِيرٍ ﴾ (١)

> رياله ق الحظريم

<sup>(</sup>١) سورة الحديد: ٦.

# الإهداء 🕸

إلى:

\* مَن هو أولى بأنفسنا منا ، نور الوجود، وبركة كل موجود . سيدنا وشفيعنا وحبيبنا

رسولِ الله في محمد عليه الصلاة الأكمل والسلام الأزكى . وآله وصحبه وأحبابه في شوقاً وهياماً.

إلى:

\* شقيقي وقرة عيني الفارس العَلَم الشهيد البطل الشيخ طلال سليم الخالدي... رحمه الله هنيئاً لك الشهادة، عليك كرائم الرضوان.

وفاءً وإجلالاً.

إلى:

\* كل مَنْ يروم حلاً لحال المسلمين في بلدنا العراق الجريح، وسائر بلادنا الإسلامية.

إلى:

\* كل مَنْ وضع - ولو لَبِنَةً - في صرح الاقتصاد الإسلامي الكبير. براً والتماساً.

أمدي هذا البعث...

الباحث

# ه شكر وامتنان ه

الحمد كله والشكر كله والثناء كله لله ربي في المبتدأ والمُختتم . وجُلُّ الشكر والإجلال لسيدي رسول الله .

## ثم تحية إكبار واحترام معطرة بعبق التشكر والامتنان موصولة إلى:

\* معهد الدعوة الجامعي للدر اسات الإسلامية... عمادة ورؤساء أقسام وتدريسين ودارسين ومنتسبين.

\* فضيلة الشيخ المشرف: الدكتور عبد اللطيف الهميم، زاده الله فضلاً على فضله.

\* سائر الأحباب والأخوة والأصحاب الذين بسطوا لي يد العون.

فجزاكم الرحمن عني الفرحوس الأعلى.

# المتويات الله

| الصفحة    | الموضوع                                                                      |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------|
| f         | – الآية الكريمة                                                              |
| ح         | - الإهداء                                                                    |
| 8         | – شکر و امتنان                                                               |
| ١         | – المحتويات                                                                  |
| 0         | – المقدمة                                                                    |
| ١٨        | – تمهید                                                                      |
| 77        | = الفصل الأول: الأثر الاقتصادي لأحوال الإنفاق:                               |
| 7 7       | – المبحث الأول: الإِنفاق لوجه الله تعالى                                     |
| ٣٤        | - المبحث الثاني: الإنفاق من الطيب                                            |
| ٣9        | - المبحث الثالث: الإنفاق بلا منة                                             |
| ٤٧        | = الفصل الثاني: مصارف الإنفاق وآثارها الاقتصادية:                            |
| 01        | – المبحث الأول: الفقراء.                                                     |
| ٥٦        | – المبحث الثاني: المساكين.                                                   |
| ٦١        | <ul> <li>المبحث الثالث: العاملون على الزكاة، والمؤلفة قلوبهم، وفي</li> </ul> |
|           | الرقاب، و الغارمون.                                                          |
| ٦٦        | <ul> <li>المبحث الرابع: في سبيل الله.</li> </ul>                             |
| ٦٩        | – المبحث الخامس: ابن السبيل.                                                 |
| 74        | – المبحث السادس: اليتامي.                                                    |
| <b>YY</b> | - المبحث السابع: الأهل.                                                      |
| ٨٢        | – المبحث الثامن: أو لو القربي.                                               |
| ٨٦        | <ul> <li>المبحث التاسع: أهل التقوى والفضل.</li> </ul>                        |
| ٨٩        | - المبحث العاشر: الضيف والجيران.                                             |

| 97    | = الفصل الثالث: التأثير الاقتصادي لأنواع الإنفاق:        |
|-------|----------------------------------------------------------|
| 99    | - المبحث الأول: إطعام الطعام                             |
| 1.4   | - المبحث الثاني: إعطاء السائل                            |
| 118   | <ul> <li>المبحث الثالث: بناء المساجد</li> </ul>          |
| 119   | <ul> <li>المبحث الرابع: الصدقة الجارية</li> </ul>        |
| ١٢٤   | = الفصل الرابع: الأثر الحاصل للمنفق في الدنيا والآخرة    |
| 177   | <ul> <li>المبحث الأول: الأثر الدنيوي للإنفاق</li> </ul>  |
| 189   | <ul> <li>المبحث الثاني: الأثر الأخروي للإنفاق</li> </ul> |
| 1 2 7 | = الفصل الخامس: العقاب المترتب على تاركي الإنفاق         |
| 1 £ 9 | - المبحث الأول: عقوبة ترك الإنفاق                        |
| 101   | - المبحث الثاني: عقوبة الإنفاق لغير الله تعالى           |
| 178   | - نموذج تطبيقي                                           |
| 179   | - الخاتمة والنتائج                                       |
| ١٨٣   | - المصادر والمراجع                                       |

## القدمة المعالية

مَّرِ إِلَا مَ الله الذي تُسبح له الرمال، وتسجد له الظِلال، وتنصهر من هيبته الجبال، وتنصهر من هيبته الجبال، سيدنا وأصلي وأسلم صلاة وتسليماً يليقان بمقام سيد الرجال وحميد الخصال، سيدنا وحبيبنا محمد هُمَن تهون بذكره غاية الأثقال، وترْخُص لرؤيته الأرواحُ والأموال، النور الدائم، ما تعاقب الغدو والآصال، فبه يُعصم الأنامُ من الفتن والأهوال، فترتع بهديه في مدارج الجلال والجمال، فهبنا منه - ربّ - بوصال ليس دونه انفصال، ومشاهدة أبدية لا يعتريها فناء أو زوال، وعلى الآل والأصحاب والأتباع، ما توالى الأجيال.

وبعد: فقد ذكرت في هذه المقدمة ما يأتى:

١= أهمية الموضوع

٢= أسباب اختيار الموضوع

٣= خطة البحث

٤ = منهج الكتابة في البحث

٥= الصعوبات والعقبات

### وأسأل الرحمن الرحيم قبولها...

## 🕸 أهمية الموضوع:

يمكننا تعريف النظام الاقتصادي بصفة عامة بأنه مجموعة متماسكة من الأفكار والمبادئ تعمل على تسيير أجزاء النشاط الاقتصادي، وتتناسق معا، وتترابط جميعا بما يهيئ لتحقيق أهداف النشاط الاقتصادي على المستويين الكلي والجزئي.

وترتبط نشأة النظام الاقتصادي الإسلامي بظهور الإسلام في القرن السابع الميلادي، فقد جاء الإسلام للبشرية بمنهج متكامل يتناول كافة مجالات الحياة البشرية بالتنظيم والتقنين لقوله تعالى: ((مَّا فَرَّطْنَا فِي الكِتَابِمِنِ شَيْ))(٢)، ولقوله تعالى: ((الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِيناً))(٣).

والنظام الاقتصادي الإسلامي يقوم على الالتزام بالإسلام منهجا وتطبيقا، ويستمد مبادئه من القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة مفسرة وموضحة لهذا النظام، وتتبع ذلك مجموعة من الكتابات الفقهية التي تتاولت النظام الاقتصادي بصفة الإسلامي بالدراسة والشرح واستكمال أحكام المعاملات والنشاط الاقتصادي بصفة عامة. ولم يقف النظام الاقتصادي الإسلامي عند حد الدراسات النظرية، بل قدم نموذجا عمليا للتجربة الاقتصادية الإسلامية في صدر الإسلام، حيث شهدت الدولة الإسلامية تطبيق النظام، لأن تقدم المجتمع بإتباع شرع الله وأحكامه بما فيها التعاليم الاقتصادية. وخير دليل على ذلك ما شهدته الدولة الإسلامية من رخاء التعاليم الاقتصادي في عهد الخليفة الراشد عمر بن عبد العزيز، حيث بلغت الدولة الإسلامية من الغنى ما زاد عن حاجات المسلمين حتى أعطوا منه أهل الذمة.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: ٣٨.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة: ٣.

ومن المرتكزات الأساسية التي يقوم عليها النظام الاقتصادي الإسلامي هو الإنفاق في سبيل الله، إذ يعد الإنفاق اللبنة الأهم في إنشاء نظام اقتصادي إسلامي مماثل للنظام الاقتصادي الإسلامي في القرون المباركة الأولى وامتداد له، وفيه أيضا خلاص للأمة من أحمال الأنظمة الاقتصادية الأخرى التي أثقلت كواهل الناس اليوم، وألقت بأثقالها على أعناقهم، حتى غدا معظم العاملين أسرى قوانينه وأحكامه.

فمن المعلوم أن النظام الاقتصادي الإسلامي صالح لكل زمان ومكان، فهو لا يرتبط بمرحلة تاريخية معينة من حيث أسسه والمبادئ التي يقوم عليها، أو أشكال بذاتها للإنتاج، ولكنه يختلف باختلاف الزمان والمكان من حيث أسلوب تطبيقه.

ويقوم النظام الاقتصادي الإسلامي على أساس تطبيق أحكام الشريعة الإسلامية في كافة أنواع المعاملات داخل النشاط الاقتصادي.

وليس لنا أن نقف على أحكام الشريعة الإسلامية إلا بالنظر في النورين العظيمين كتاب الله تعالى وسنة رسوله واستقراء ما فيهما من نصوص تصب في الجانب الاقتصادي واستخراج الإرشادات والفوائد التي تضيء للناس دربهم وتخرجهم من ظلمات الأنظمة المنحرفة الأخرى.

لذلك رأيت أن نقرع باب منظومة الإنفاق في سبيل الله وإظهارها بملامحها وصروحها وزواياها من خلال الغوص في بحار الكتاب والسنة وجمع ما ورد فيها من نصوص ونسجها بنسيج مترابط متين، والله في كل ذلك هو المعين.

فسميت البحث:

(منظومة الإنفاق في سبيل الله من أهم مرتكزات النظام الاقتصادي الإسلامي))

وأسأل الله أن يوفقنا لإبراز المعالم المهمة لهذه المنظومة المنتظمة.

## اسباب اختيار الموضوع:

من المعلوم في ديننا الحنيف أن النظام الاقتصادي الإسلامي مثالي وواقعي وقادر على تحقيق مجتمع الكفاية، وهو الذي تحقق في عهد الرسول وفي عهد الخلفاء الراشدين ، فضلا عن أن النظام الاقتصادي الإسلامي قادر على حل جميع المشاكل الحالية التي تعاني منها البلاد الإسلامية المعاصرة. لأن النظام الاقتصادي الإسلامي ليس نظاما وضعيا من صنع أحد، ولكنه نظام إلهي من عند الله عز وجل، والله سبحانه وتعالى هو الأقدر على تقدير المجتمع الإسلامي.

فلا بد أن يؤمن كل مسلم بأن الإسلام بصفة عامة والنظام الاقتصادي الإسلامي بصفة خاصة لم يترك صغيرة ولا كبيرة، وجاء بكل ما يحقق أهداف المجتمع بما فيها النمو الاقتصادي والاستقرار الاقتصادي والعدالة الاجتماعية وينظم العلاقة بين أفراد المجتمع الإسلامي داخل دائرة النشاط الاقتصادي.

ولأن غالبية المسلمين اليوم يسيرون على وفق أنظمة اقتصادية لا تتوافق والشرعية الإسلامية، كان لا بد على المشتغلين بالعلم وخاصة علم الاقتصاد أن يبصروا المسلمين بمرتكزات النظام الاقتصادي الإسلامي، ويوضحوا لهم الأسس والقوانين والقواعد التي قام عليها النظام الاقتصادي الإسلامي وازدهر، ليتحق بذلك هدفان:

الأول: أن المسلمين سيجعلون من السير على النظام الاقتصادي الإسلامي طاعة شه تعبدا له، وفي ذلك إرضاء شه الغني المالك.

والثاني: نجاة لهم من أعباء الأنظمة المعوجة التي كتبها أناس ليسوا معصومين فأصابوا واخطاؤا، وانحرفوا عن منهج الله في كثير مما كتبوا.

من أجل كل ذلك ارتأيت أن أكتب في مرتكز من أعظم مرتكزات النظام الاقتصادي الإسلامي وهو منظومة الإنفاق في سبيل الله تعالى.

وتقديم الصورة الكاملة لهذه المنظومة الراقية والتي تعد من أقصر الطرق وأنجع الحلول للأزمات الاقتصادية على مر الأزمان.

فإن الحاجة لمثل هذا البحث شديدة وماسة لأن مثل هذا الركن الخطير من أركان الإسلام وهو الزكاة يحتاج من الباحثين والكاتبين إلى إعادة عرضه، وجمع ما تبعثر من أحكامه وأسراره في شتى المصادر، وإبرازه في قالب عصري وبأسلوب عصري، ولا يكتفي بما ألفه فيه علماؤنا في العصور الماضية، فإنهم ألفوا لعصرهم، وبأسلوب عصرهم، ولكل عصر لغة، ولكل مقام مقال: ((ومَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولِ إلا بِلسَانِ قَوْمِهِ لِيُبيِّنُ لَهُمْ)) (3).

### البحث: ﴿ خطة البحث:

- = المقدمة.
- = تمهيد: الإنفاق في سبيل الله من القيود الإيجابية على الملكية الفردية.
  - = الفصل الأول: الأثر الاقتصادي لأحوال الإنفاق:
  - المبحث الأول: الإنفاق لوجه الله تعالى
    - المبحث الثاني: الإنفاق من الطيب
      - المبحث الثاني: الإنفاق بلا منة
  - = الفصل الثاني: مصارف الإنفاق و آثار ها الاقتصادية:
    - المبحث الأول: الفقراء.
    - المبحث الثاني: المساكين.
- المبحث الثالث: العاملون على الزكاة، والمؤلفة قلوبهم، وفي الرقاب، والغارمون.
  - المبحث الرابع: في سبيل الله.
  - المبحث الخامس: ابن السبيل.
    - المبحث السادس: اليتامي.
      - المبحث السابع: الأهل.

(٤) سورة إبراهيم: ٤.

- المبحث الثامن: أولو القربي.
- المبحث التاسع: أهل التقوى والفضل.
  - المبحث العاشر: الضيف والجيران.
- = الفصل الثالث: التأثير الاقتصادي لأنواع الإنفاق:
  - المبحث الأول: إطعام الطعام
  - المبحث الثاني: إعطاء السائل
  - المبحث الثالث: بناء المساجد
  - المبحث الرابع: الصدقة الجارية
- = الفصل الرابع: الأثر الحاصل للمنفق في الدنيا والآخرة
  - المبحث الأول: الأثر الدنيوي للإنفاق
  - المبحث الثاني: الأثر الأخروي للإنفاق
  - = الفصل الخامس: العقاب المترتب على تاركى الإنفاق
    - المبحث الأول: عقوبة ترك الإنفاق
- المبحث الثاني: عقوبة الإنفاق لغير الله تعالى.
- = ثم ختمته بخاتمة جاءت مبينة لأهم النتائج التي توصل البحث خلال مساره.

### الكتابة في البحث:

- ١ جمع الآيات القرآنية الواردة في كل موضوع.
- ٢-جمع الأحاديث النبوية الواردة في كل موضوع.
- ٣- اختيار بعض النصوص واعتمادها في كل مبحث، مع تفسير لها من كتب
   التفسير المعتمدة في تفسير القرآن الكريم، وشرح لها غير مبسوط، مأخوذ

من كتب الشروحات الحديثية المعروفة، مع الاستعانة بكتب اللغة وغريب الحديث.

٤-ذكر الإشارات الاقتصادية المستفادة من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية.

٥- الاستشهاد بأقوال علماء الاقتصاد والمتوافقة مع فحوى النصوص، من خلال الكتب الاقتصادية والبحوث والمقالات في علم الاقتصاد.

7-كتابة أهم الفوائد والقواعد المستنبطة في كل مبحث، مستفيدا من النصوص، والشروح، والأقوال المذكورة في ذلك المبحث.

### الصعوبات والعقبات:

وسيراً على سنة الباحثين قبلي بعرض بعض ما أعترى البحث من صعوبات وعقبات، فإني – والحمد لله على كل حال – واجهت عراقيل كثيرة، وأشدها الظرف المأساوي المهيمن على بلدنا، والذي بات العقبة الكؤود في مسار الناس جميعاً، ولا سيما الباحثين منهم، وأمسى التنقل من بلدة إلى أخرى متعسرا، والسعي لأهل الذكر والمكتبات من الصعوبة بمكان، مما دفعني إلى الاكتفاء بالمصادر التي بين يدي – وما أقلها –، وبرغم ذلك كله فاقد وفقني ربي الإتمام البحث بالصورة التي هو عليها الآن.

ومما ينبغي ذكرُه، أنه ما دفعني إلى السعي للحصول على شهادة الماجستير إلا لمَّا رأيت ما آلت إليه أوضاع بلدنا الجريح، فشرح الله صدري إلى جهاد الكلمة واللسان بالعلم والمعرفة، واستعنت به تبارك وتعالى في دراستي هذه، مبتغياً رضاه وتوفيقه، ليُلْهمني مِن عونه ما يقويني لنصرة ديني في بلدي، وتقديم المعونة لأهله، فيما تبقى من سنِي عمري، فليس للنفس رغبة في هذه الفانية بعدما اشتعل الرأس شيباً، وبلغت من الكبر عتباً.

#### امظتر:

هذا ما أعانني ربي عليه، فما كان فيه من نفع وخير فمن الله وحده تبارك وتعالى، وما كان فيه من نقص وخلل فمن نفسي، وصدق مولانا العظيم.

﴿مَّا أَصَابَكَ مِن ْحَسَنَةٍ فَمِن َ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّئَةٍ فَمِن نَفْسِكَ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّئَةٍ فَمِن نَفْسِكَ وَأَرْسَلْنَاكَ لِلنَّاسِ رَسُولاً وَكُفَى بِاللَّهِ شَهِيداً ﴾ (٥).

وأكرمَ الأكرمينَ أسألُ أن يُكرمني بحظوة يومَ الحشر مَع مَن الخلائقُ لربها به تستشفعُ، والأهوالُ بسرِ سجودِه بين يديه تُدفَعُ، شفيعنا محمد على الشفيعنا محمد المنابقة المحمد المنابقة المناب

هذا، وارتجي الله قبوله، وأن يُلهمني الحق حتى أقوله. وصلى الله وسلم على سيدنا محمد ولله وعلى آله وصحبه أجمعين... وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين...

الباحث

(٥) سورة النساء: ٧٩.

# 

وتضمن التمهيد فقرتين تخصان الإنفاق في سبيل الله، وهما:

### 🕸 الأولى: مفهوم الإنفاق في سبيل الله:

يُفسَّرُ مفهوم الإنفاق (في سبيل الله) على أنه جهاد الكافر بالسيف وندوه، والمرابطة في الثغور أو الحج الفريضة كما فسره جمهور أهل العلم.

ولكن الراجح تعميم (في سبيل الله) فيشمل الدعوة إلى الله بنشر العقيدة، وتعاليم الإسلام بكل الوسائل الممكنة بإنشاء الجمعيات الخيرية لتحفيظ القرآن وكفالة الأيتام والأرامل والضعفاء، والعاطلين عن العمل، والعاجزين عن الكسب، وإنشاء المراكز والمساجد والهيئات والمجامع والمؤسسات الخيرية والدعوية، والمرافق الصحية والتعليمية وحتى المراكز الأمنية، كل ذلك يدخل في مفهوم (في سبيل الله) وقد فسره بهذا بعض الصحابة والتابعين والفقهاء وهو الصواب (أمنية).

أي أن مفهوم (في سبيل الله) جاء لتحقيق ما تقتضيه المصلحة العامة، وتستدعيه البنية التحيتة للمجتمع المتكامل، فهو بمصطلحات اليوم يرادف تماماً مفهوم (الصالح العام).

### 🕸 الثانية: الإنفاق في سبيل الله من القيود الإيجابية على الملكية الفردية:

لقد فرض الإسلام طائفة من القيود المتعددة على حق الملكية الفردية لتحقيق العدل والمصلحة العامة، منها قيود سلبية، كمنع الاحتكار والتسعير الجبري، وعدم الضرر بالآخرين، ومنع تملك المباح إذا أفضى استعماله إلى ضرر عام.

ومنها قيود إيجابية تجعل حق الملكية ذا هدف أو معنى اجتماعي أو ذا وظيفة اجتماعية تبعد فكرة الحق عن معنى السلطة المطلقة، أو حب الذات وتخفف من وجود الملكيات الكبيرة، وتقيم بناء التكافل الاجتماعي بين الأفراد في الإسلام على

\_

<sup>(</sup>٦) نفقات القائمين على الصدقات، سعود بن عبد الله الفنيسان، فتاوى واستشارات الإسلام اليوم: ٣٦٣/٦.

أمتن الأسس وأقوى الدعائم الدينية والخلقية والتشريعية من أجل رفع مستوى المعيشة العامة ورعاية مصالح الفقراء، وليؤخذ بأيديهم نحو الكسب المستقل، وأهم هذه القيود الإيجابية هي (٧):

### ١ - الإنفاق في سبيل الله:

أوجب الإسلام على المسلمين الإسهام بالإنفاق في سبيل الله، والمقصود به الإنفاق على كل مايتطلبه المجتمع من مصالح ضرورية كالدفاع عن البلاد، وتزويد الجيش العامل بالمؤن والسلاح، وبناء المؤسسات الخيرية العامة التي لاغنى لأي بلد متحضر عنها. وللحاكم كيفية تنظيم الحصول على هذه الموارد الكافية لسد العجز في موازنة الخزينة العامة، من طريق وضع نظام ضريبي عادل يلتزم خطة التصاعد بحيث يرتفع سعر الضريبة كلما زاد دخل المكلف، وبحسب درجة الغنى واليسار.

ونص فقهاء الإسلام كالغزالي والشاطبي والقرطبي على مشروعية طرح ضرائب جديدة على الأغنياء والغلات والثمار وغيرها بقدر ما يكفي حاجات البلاد العامة، وأقر ذلك مجمع البحوث الإسلامية في مؤتمره الأول المنعقد سنة ١٩٦٤م في قراره الخامس (^).

#### ٢ - فريضة الزكاة:

تعتبر الزكاة كما هو معلوم من أركان الإسلام، فهي تشريع مدني إلزامي يجب على الأغنياء القيام بتنفيذه وإعطائه لمستحقيه من الفقراء، وتقوم الدولة في الأصل بجباية الزكوات من أصحاب رؤوس الأموال وتجبرهم على أدائها، فليست

<sup>(</sup>٧) المفصل في أحكام الربا، علي الشحود: ١ /١٤.

<sup>(</sup>A) واشترط لجواز فرض الضريبة أربعة شروط: الأول: أن تكون هناك حاجة حقيقية بالدولة إلى المال، ولا يوجد مورد آخر لتحقيق الأهداف وإقامة المصالح دون إرهاق الناس بالتكاليف. الثاني: أن توزع أعباء الضرائب بالعدل بحيث لا يرهق فريق من الرعية لحساب فريق آخر، ولا تحابى طائفة وتكلف أخرى. الثالث: أن تصرف الضريبة في المصالح العامة للأمة. الرابع: موافقة أهل الشورى والرأي في الأمة. لأن الأصل في أموال الأفراد الحرمة، والأصل أيضاً براءة الذمة من الأعباء والتكاليف.

الزكاة كما يظن بعض الناس مجرد صدقة مستحبة، كما أنها ليست طريقاً لإذلال الفقير وإنما هي حق مستقيم واجب الأداء، قال الله تعالى: ((وَالَذِينَ فِي اَمُوالِهِمُ الفقير وإنما هي حق مستقيم واجب الأداء، قال الله تعالى: ((وَالَذِينَ فِي اَمُوالِهِمُ حَقَّ مَّعُلُومُ ﴿ ٢٤ ﴾ للسَّائِل وَالْمَحْرُومِ ﴿ ٢٥ ﴾ )) (٩) والهدف منها أن يؤخذ بيد الضعيف، ويتجه إلى الاعتماد على نفسه من طريق الكسب الحر، فهو علاج مؤقت لحالة كل فقير، وليست طعمة دائمة إلا للعاجزين عن العمل، وتستوفى الزكاة كما هو معروف من ثلاثة أنواع من الأموال: هي النقود المتداولة والسلع التجارية بنسبة معروف من ثلاثة أنواع من الأموال: هي النقود المتداولة والسلع التجارية بنسبة تصاعدية، والزروع والثمار بنسبة العشر فيما يعتمد على الأمطار والأنهار العامة، ونصف العشر فيما يسقى بآلة ونحوها.

#### ٣ - كفاية الفقراء:

للدولة الحق في أن تطالب الأغنياء بإغناء الفقراء، فهي المسؤولة عن رعاية مصالحهم؛ لأن الإسلام يجعل العلاقات الاجتماعية قائمة على أساس من التراحم والتعاطف والتوادد، قال النبي صلّى الله عليه وسلم: ((كاد الفقر أن يكون كفراً))(۱۰). وقال صلّى الله عليه وسلم لعلاج ذلك: ((مثل المؤمنين في توادهم وتعاطفهم مثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى))(۱۱) ولقد أوجب الدين الحنيف أيضاً تكليفاً في المال غير الزكاة، فقال عليه الصلاة والسلام: ((إن في المال حقاً سوى الزكاة))(۱۲) بل إن مبدأ كفاية الفقراء للعاجزين على العمل يتجلى في أصدق صورة في قوله عليه الصلاة

<sup>(</sup>٩) سورة المعارج: ٢٤-٢٥.

<sup>(</sup>١٠) حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني، دار الكتاب العربي، بيروت، ط٤، ٥٠٤ ه.

<sup>(</sup>١١) صحيح مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري، ت ٢٦١ ه، دار الجيل، بيروت، ومسند أحمد، أحمد بن حنبل أبو عبد الله الشيباني، (بأحكام شعيب الأرنووط)، مؤسسة قرطبة، القاهرة.

<sup>(</sup>۱۲) سنن الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى الترمذي، تحقيق: بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٩٨م.

والسلام: ((إن الله فرض على أغنياء المسلمين في أموالهم بقدر الذي يسع فقراءهم؛ ولن يُجهد الفقراء إذا جاعوا أو عروا إلا بما يصنع أغنياؤهم، ألا وإن الله يحاسبهم حساباً شديداً، ويعذبهم عذاباً أليماً))("١) هذا بالإضافة إلى حث الإسلام على تقديم الصدقات المستحبة تقرباً إلى الله عز وجل كما هو معروف، يقول عليه الصلاة والسلام: ((من كان له فضل ظهر فليعد به على من لا ظهر له، ومن كان له فضل زاد فليعد به على من لا زاد له))(١٠). وكذلك يجب على الإنسان تقديم النفقات لكفاية أقاربه الفقراء المحتاجين كالآباء والأجداد والأبناء وفروعهم.

وعلى أساس هذه النظرة المتوازنة، نظر الإسلام إلى المال، فاعترف بمصلحة الفرد فيه وبحقه في تملكه، كما أنه اعترف بمصلحة الجماعة وبحقها في التملك، وحينئذ تتجاور في الوجود الإسلامي الملكية الخاصة مع الملكية العامة وملكية الدولة، ويكون للإسلام عندئذ غاية مزدوجة رسم لها الشرع حدوداً معينة واضحة، فهو حين يبيح الملكية الفردية من حيث المبدأ فإنه يضع لها حدوداً وقيوداً تمنع اتخاذها سبيلاً للضرر كما ذكرت، ويسخرها نحو مصلحة المجتمع، والمجتمع استرداد هذه الملكية أو تعديلها إذا وجد فيما يفعل مصلحة عامة، وذلك كله حماية للمصالح الأساسية التي شرعت من أجلها الحقوق، ودرءاً للتعسف والظلم. وبه يتبين أنه لا خطورة في تشريع الإسلام في اعترافه بالملكية الفردية مادام يملك الغاءها أو تعديلها.

وبإيجاد هذا النوع من التوازن الاقتصادي بين مصلحتي الفرد والجماعة على أسس من العدل، وحسبما تقتضي المصلحة، استطاع الإسلام حل المشكلة الاقتصادية التي يثيرها الاقتصاديون وهي: كيف يستطيع المجتمع تأمين إشباع الحاجات الكثيرة المتعددة بموارد الطبيعة المحدودة لديه؟

<sup>(</sup>١٣) المعجم الأوسط، أبو القاسم سليمان بن احمد الطبراني، ت ٣٦٠ ه، تحقيق: طارق بن عوض الله و عبد المحسن بن إبراهيم الحسيني، دار الحرمين، القاهرة، ١٤١٥ ه.

<sup>(</sup>١٤) أخرجه مسلم، وأحمد، وسنن أبي داود، أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الأزدي، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، دار الفكر، بيروت.

إن إجابة الإسلام عن هذه المشكلة هي أن الطبيعة ليست بخيلة ولا عاجزة عن تلبية حاجات الإنسان، فهي من صنع الله الذي تكفل بالرزق. لجميع مخلوقاته، وإنما المشكلة تتجسد في الإنسان نفسه، فظلم الإنسان في حياته العملية في توزيع الثروة، وعدم استثماره واستغلاله موارد الطبيعة هما السببان المزدوجان للمشكلة التي يعانيها الإنسان منذ القدم، فمتى انمحى الظلم في التوزيع، وجنّد الإنسان كل طاقاته للاستفادة من الطبيعة المخلوقة المتجددة زالت المشكلة الاقتصادية.

# 

# الفصل الأول:

# الأثر الاقتصادي لأحوال الإنفاق

البحث الأول: الإنفاق لوجه الله تعالى.

المبحث الثاني: الإنفاق من الطيب.

◊- المبحث الثالث: الإنفاق بلا منة.

## **الفصل الأول: الأثر الاقتصادي لأحوال الإنفاق**

## ١ – المبحث الأول: الإنفاق لوجه الله تعالى:

هذه الفريضة الجليلة - الزكاة - لها أكثر من وجه يجعل لها أهمية خاصة.

فهي – من جهة – عبادة من العبادات الأربع، كالصلاة والصيام والحج، ومن هذا الوجه تقرن في القرآن والحديث بالصلاة، وتأتى بعدها عادة في كتب الفقه في قسم العبادات. وهي – من وجه آخر – مورد أساسي من الموارد المالية في الدولة الإسلامية، وهذا يخرجها عن أن تكون عبادة محضة، فهي جزء من النظام المالي والاقتصادي في الإسلام، ولهذا عنيت بها كتب الفقه المالي في الإسلام مثل: "الخراج" لأبى يوسف، و"الخراج" ليحيى بن آدم، و"الأموال" لأبى عبيد، و"الأموال" لابن زنجويه، وغيرها. ومثلها كتب السياسة الشرعية، مثل: "الأحكام السلطانية" لكل من الماوردي، وأبى يعلى، و"السياسة الشرعية" لابن تيمية ونحوها(١٥٠).

### 🖏 النصوص الواردة:

الله كَمَثَلُ الَّذِينِ يُنفِقُونَ أَمْوَالُهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَبَتَتْ سَبْعَ سَنَا بِلَ فِي كُلِّ سُنبُلَةٍ مَّنَةُ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (١٦).

اللهِ ثُمَّ الَّذِينِ يُنفِقُونِ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ ثُمَّ الْأَيْتِعُونِ مَا أَنفَقُواْ مَنَا وَلاَأَذَى لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونِ ﴾ (١٧).

<sup>(</sup>١٥) فقه الزكاة، يوسف القرضاوي، مؤسسة الرسالة، بيروت: ٣/١.

<sup>(</sup>١٦) سورة البقرة: ٢٦١.

<sup>(</sup>١٧) سورة البقرة: ٢٦٢.

عَلَيْ- ﴿ وَمَثُلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ الْبَغَاءُ مَرْضَاتِ اللّهِ وَتَثْبِيّناً مِّن أَنفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَةٍ بِرَبْوَةٍ الصَابَهَا وَابِلْ فَالَّا وَابِلْ فَطَلِّ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (١٨).

عَلَيْ- ﴿ وَمِنَ اللّهُ عَلَيْهِ قَالُواْ يَا أَيُهَا الْعَزِيزُ مَسَنَا وَأَهْلَنَا الضَّرُ وَجَنْنا بِضَاعَةٍ مُّرْجَاةٍ فَأُوْنِ لَنا الْكَيْلُ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَا إِنَ اللّهَ عَنُورٌ مَسَنَا وَأَهْلَنَا الضَّرُ وَجَنْنا بِضَاعَةٍ مُّرْجَاةٍ فَأُوْنِ لَنَا الْكَيْلُ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَا إِن اللّهَ عَنْورٌ مَن اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ قَالُواْ يَا أَيْهَا الْعَزِيزُ مَسَنَا وَأَهْلَنَا الضَّرُ وَجَنْنا بِضَاعَةٍ مُّرْجَاةٍ فَأُوْنِ لَنَا الْكَيْلُ وَتَصَدَّقُ عَلَيْهِ اللّهَ عَنْورُ مَن اللّهَ عَنْورُ مَن اللّهُ عَلَيْهِ قَالُواْ يَا أَيْهَا الْعَزِيزُ مَسَنَا وَأَهْلَنَا الضَّرُ وَجَوْنَا بِضَاعَةٍ مُّرْجَاةٍ فَأُوْنُ لِنَا الْكَيْلُ وَتَصَدَقَ عَلَيْهِ قَالُواْ يَا أَيْهَا الْعَزِيزُ مَسَنَا وَأَهْلَنَا الضَّرُ وَجَنْنا بِضَاعَةٍ مُّرْجَاةٍ فَأُوْنِ لَنَا الْكَيْلُ وَتَصَدَقَ عَلَيْهِ قَالُواْ يَا أَيْهَا الْعَزِيزُ مَسَنَا وَأَهْلَنَا الضَّرُ وَجِئْنَا بِضَاعَةٍ مُّ وَاللّهُ عَلَيْهِ قَالُواْ يَا أَيْهَا الْعَزِيزُ مَسَنَا وَأَهْلَنَا الضَّرُ وَجَوْنَا بِضَاعَةٍ مُنْ اللّهُ عَنْ إِلَيْهُ الْمَا الْمَا الْعَلَيْ وَمَا الْمَا الْعَلَالَ إِنْ اللّهُ عَنْ إِنْ اللّهُ مَنْ جَاوِفُ لَنَا الْكَالُولُ وَالْمَا الْعَلَيْ وَالْمَا الْمَالِمُ الْمَا الْمَالِمُ اللّهُ الْمَالِقُولُولُولِ اللّهُ مَا الْحَالِقُ الْمَالِمُ الْمَا الْمَالِقُولُ مَا الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَا الْعَلَيْ وَالْمَا الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمُؤْمِنُ مَا الْمَالِمُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمُلْمَا الْمَالِمُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللّهُ الْمَالْمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

(١٨) سورة البقرة: ٢٦٥.

<sup>(</sup>١٩) سورة التوبة: ٩٩.

<sup>(</sup>۲۰) سورة يوسف: ۸۸.

<sup>(</sup>٢١) الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله و ويامه، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، ت٥٦٥، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة، ط١، ١٤٢٢ه.

الأَرْضِ فَسَمِعَ صَوْتًا فِي سَحَابَةٍ اسْق حَدِيقَةَ فُلاَن، فَتَنَحَّى ذَلِكَ السَّحَابُ فَا فَرَغَ الْأَرْضِ فَسَمِعَ صَوْتًا فِي سَحَابَةٍ اسْق حَدِيقَةَ فُلاَن، فَتَنَحَّى ذَلِكَ السَّحَابُ فَاقْرُغَ مَاءَهُ فِي حَرَّةٍ فَإِذَا شَرْجَةٌ مِنْ تِلْكَ الشِّرَاجِ قَدِ اسْتَوْعَبَتْ ذَلِكَ الْمَاءَ كُلَّهُ فَتَتَبَّعَ الْمَاءَ فُإِذَا رَجُلٌ قَائِمٌ فِي حَدِيقَتِهِ يُحَوِّلُ الشِّرَاجِ قَدِ اسْتَوْعَبَتْ ذَلِكَ الْمَاءَ كُلَّهُ فَتَتَبَّعَ الْمَاءَ فُإِذَا رَجُلٌ قَائِمٌ فِي حَدِيقَتِهِ يُحَوِّلُ الْمَاءَ بِمِسْحَاتِهِ فَقَالَ لَهُ يَا عَبْدَ اللَّهِ مَا اسْمُكَ قَالَ فَلَانٌ. للاسِمْ الَّذِي سَمِعَ فِي السَّحَابَةِ فَقَالَ لَهُ يَا عَبْدَ اللَّهِ لِمَ تَسْأَلُنِي عَـن اسْمِي فُلاَنٌ. للاسِمْ الَّذِي سَمِعْ فِي السَّحَابَةِ فَقَالَ لَهُ يَا عَبْدَ اللَّهِ لِمَ تَسْأَلُنِي عَـن اسْمِي فُلاَنٌ. للاسِمْ الَّذِي سَمِعْ فِي السَّحَابَةِ فَقَالَ لَهُ يَا عَبْدَ اللَّهِ لِمَ تَسْأَلُنِي عَـن اسْمِي فُلَانُ لِاسْمِكَ فَقَالَ إِنِّي سَمِعْتُ صَوْتًا فِي السَّحَابِ الَّذِي هَذَا مَاؤُهُ يَقُولُ اسْق حَدِيقَةَ فُلانَ لِاسْمِكَ فَقَالَ إِنِّي سَمِعْتُ صَوْتًا فِي السَّحَابِ الَّذِي هَذَا مَاؤُهُ يَقُولُ اسْق حَدِيقَةَ فُلاَن لِاسْمِكَ فَقَالَ إِنِّي سَمِعْتُ مِي السَّحَابِ الَّذِي هَذَا مَاؤُهُ يَقُولُ اسْق حَدِيقَةَ فُلانَ لِاسْمِكَ فَمَا تَصْنَعُ فِيهَا قَالَ أَمَّا إِذَا قُلْتَ هَذَا فَإِنِّي أَنْظُرُ إِلَى مَا يَخْرُجُ مِنْهَا فَأَتَصَدَّقُ بِثُلُتُهِ وَلَالًا وَعِيَالَى ثُلُتًا وَأَرُدُ فِيهَا ثُلُكُهُ )) (٢٢).

### التفسير والشرح:

\$ - يخبر تعالى مرغبا في الجهاد بالمال لتقدمه على الجهاد بالنفس لأن العدة أو لا والرجال ثانياً، أن مثل ما ينفقه المؤمن في سبيل الله، في نمائه وبركته وتضاعفه، كمثل حبة بر بذرت في أرض طبية فأنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبه فأثمرت الحبة الواحدة سبعمائة حبة، وهكذا الدرهم الواحد ينفقه المؤمن في سبيل الله يضاعف إلى سبعمائة ضعف، وقد يضاعف إلى أكثر لقوله تعالى: ﴿ والله يضاف للمن يشاء والله واسع عليم ﴾ هذا ما تضمنته الآية الأولى، وأما الآية الثانية فهي تحمل بشرى الله تعالى للمنفقين في سبيله الذي لا يتبعون ما أنفقوه مناً به ولا أذى لمن أنفقوه عليه بأن لا خوف عليهم فيما يستقبلونه من حياتهم ولا هم يحزنون على ما يتركون وراءهم ويخلفون. وهذه هي السعادة حيث خلت حياتهم من الخوف والحزن وحل محلها الأمن والسرور (٢٣).

(٢٢) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٢٣) أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير، أبو بكر الجزائري، دار السلام، القاهرة: ١ / ١٣٤.

الله على القيم: في قوله تعالى (والله يضاعف لمن يشاء) قيل: المعنى والله يضاعف هذه المضاعفة لمن يشاء لا لكل منفق بل يختص برحمته من يشاء وذلك لتفاوت أحوال الإنفاق في نفسه ولصفات المنفق وأحواله في شدة الحاجة وعظيم النفع وحسن الموقع، وقيل: والله يضاعف لمن يشاء فوق ذلك فلا يقتصر به على السبعمائة بل يجاوز في المضاعفة هذا المقدار إلى أضعاف كثيرة (٢٤).

#### الفوائد والاستنباط:

الله عظيم بارض عالية طيبة هطلت عليه أمطار غزيرة، فتضاعفت ثمراته، وإن لم تسقط عليه الأمطار الغزيرة فيكفيه رذاذ المطر ليعطى الثمرة المضاعفة،

<sup>(</sup>٢٤) التفسير القيم، ابن قيم الجوزية محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، ٥٥١، تحقيق: محمد حامد الفقي، دار الكتب العلمية، بيروت: ٢ /١٢٠.

<sup>(</sup>٢٥) تفسير مقاتل بن سليمان، أبو الحسن مقاتل بن سليمان بن بشير الأزدي بالولاء البلخي، ١٥٠ه، تحقيق: أحمد فريد، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٢٠٠٣ م: ١ /١٦٦.

وكذلك نفقات المخلصين تُقبل عند الله وتُضاعف، قلَّت أم كثُرت، فالله المُطَّلِع على السرائر، البصير بالظواهر والبواطن، يثيب كلا بحسب إخلاصه (٢٦).

<sup>(</sup>٢٦) التفسير الميسر، إشراف: عبد الله بن عبد المحسن التركي، موقع مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف: ١ /٢٧٨.

### ٢ – الهبحث الثاني: الإنفاق من الطبب:

#### 🗱 النصوص الواردة:

الله عَن الله عَل الله عَن الله عَل الله عَل الله عَل الله عَل الله عَل الله عَل ال

اللهَ بِهِ اللهَ عَلَيمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَ

﴿ عَنْ أَبِى هُرِيْرَةَ - رضي الله عنه - قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صلى الله عليه وسلم - ((مَنْ تَصدَّقَ بِعَدْلِ تَمْرَةٍ مِنْ كَسَب طَيِّب - وَلاَ يَقْبَلُ اللَّهُ إِلاَّ الطَّيِّب - وَإِنَّ اللَّهُ يَتَقَبَّلُهَا بِيَمِينِهِ، ثُمَّ يُربِيها لِصاحِبِهِ كَمَا يُربِي أَحَدُكُمْ فَلُوَّهُ حَتَّى تَكُونَ مِثْلَ الْجَبَلِ)) (٢٩).

الله عنه أنسَ بْنَ مَالِكِ - رضي الله عنه - يَقُولُ كَانَ أَبُو طَلْحَةَ أَكْثَ رَ الأَنْصَارِ بِالْمَدِينَةِ مَالاً مِنْ نَخْلُ، وكَانَ أَحَبَّ أَمْوَالِهِ إِلَيْهِ بَيْرُحَاءَ وكَانَتْ مُسْتَقْبِلَةَ الْمَسْجِدِ، بِالْمَدِينَةِ مَالاً مِنْ نَخْلُ، وكَانَ أَحَبَّ أَمُوالِهِ إِلَيْهِ بَيْرُحَاءَ وكَانَتْ مُسْتَقْبِلَةَ الْمَسْجِدِ، وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ - صلى الله عليه وسلم - يَدْخُلُهَا ويَشْرَبُ مِنْ مَاءٍ فِيهَا طَيِّبِ قَالَ أَنْسِ فَلَمَّا أُنْزِلَتْ هَذِهِ الآيةُ ((ان تَنَالُواْ البِرَّحَتَّى تَنفِقُواْ مِمَّا تُحِبُّونَ)) قَامَ أَبُو طَلْحَةَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ - صلى الله عليه وسلم - فقالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ. إِنَّ اللَّه تَبَارِكَ وَتَعَالَى يَقُولُ ((ان تَنَالُواْ البِرَّحَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا تُحِبُّونَ)) وَإِنَّ أَحَبَ أَمْ وَالِي إِلَى إِلَى إِلَى اللَّهِ حَيْثُ اللَّهِ عَيْدُ اللَّهِ، فَضَعْهَا يَا رَسُولَ اللَّهِ حَيْثُ اللَّهِ حَيْثُ اللَّهِ حَيْثُ اللَّهِ عَيْدُ اللَّهِ، فَضَعْهَا يَا رَسُولَ اللَّهِ حَيْثُ اللَّهِ حَيْثُ اللَّهِ حَيْثُ اللَّهِ عَيْدُ اللَّهِ، فَضَعْهَا يَا رَسُولَ اللَّهِ حَيْثُ اللَّهِ حَيْثُ اللَّهِ حَيْثُ اللَّهِ حَيْثُ اللَّهِ عَيْدُ اللَّهِ، فَصَعْهَا يَا رَسُولَ اللَّهِ حَيْثُ اللَّهِ حَيْثُ اللَّهِ عَيْدُ اللَّهِ الْمَسْولَ اللَّهِ عَيْدُ اللَّهِ مَنْ أَنْ اللَّهُ اللَّهِ عَيْدُ اللَّهِ عَيْدُ اللَّهِ عَيْدُ اللَّهِ عَيْدُ اللَّهِ اللَّهِ عَيْدُ اللَّهِ عَيْدُ اللَّهِ عَيْلُهُ اللَّهُ عَيْدُ اللَّهُ الْاللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ الْمُ الْهُ الْمُعْمَا اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُعْمَا اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

<sup>(</sup>۲۷) سورة البقرة: ۲٦٧.

<sup>(</sup>٢٨) سورة آل عمران: ٩٢.

<sup>(</sup>۲۹) أخرجه البخاري: ٥/٥٦٥.

أَرَاكَ اللَّهُ. قَالَ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صلى الله عليه وسلم - ((بَخْ، ذَلِكَ مَالٌ رَابِحٌ، ذَلِكَ مَالٌ رَابِحٌ، ذَلِكَ مَالٌ رَابِحٌ، وَقَدْ سَمِعْتُ مَا قُلْتَ وَإِنِّى أَرَى أَنْ تَجْعَلَهَا فِي الأَقْرَبِينَ)). فَقَالَ أَبُو طَلْحَةَ أَفْعَلُ يَا رَسُولَ اللَّهِ. فَقَسَمَهَا أَبُو طَلْحَةَ فِي أَقَارِبِهِ وَبَنِي عَمِّهِ (٢٠٠).

### التفسير والشرح:

(۳۰) أخرجه البخاري: ٥/٥٦.

<sup>(</sup>٣١) مختصر ابن كثير، محمد علي الصابوني، دار القرآن الكريم، بيروت، ط٧، ١٩٨١م: ١ /٤٦٤.

يمحو السيء بالسيء ولكن يمحو السيء بالحسن، إن الخبيث لا يمحو الخبيث "(٣٢).

\$ - يخبر تعالى عباده المؤمنين الراغبين في بره تعالى و إفضاله بأن ينجيهم من النار ويدخلهم الجنة بأنهم لن يظفروا بمطلوبهم من بر ربهم حتى ينفقوا من أطيب أموالهم و أنفسها عندهم و أحبها إليهم. ثم أخبرهم مطمئناً لهم على أنفاقهم أفضل أموالهم بأن ما ينفقونه من قليل أو كثير نفيس أو خسيس هو به عليم وسيجزيهم به، وبهذا حبّب إليهم الإنفاق ورغبهم فيه (٣٣).

### الفوائد والاستنباط:

- وجوب الزكاة في المال الصامت من ذهب وفضة وما يقومُ مقامهما من العمل وفي الناطق من الإبل والبقر والغنم إذ الكل داخل في قوله: ﴿مَا كُسبتم ﴾ وهذا بشرط الحول وبلوغ النصاب.
- وجوب الزكاة في الحرث: الحبوب والثمار وذلك فيما بلغ نصابا، وكذا في المعادن إذ يشملها لفظ الخارج من الأرض.
  - قبح الإنفاق من الرديء وترك الجيد.
  - البر وهو فعل الخير يهدي إلى الجنّة.
- لن يبلغ العبد برّ الله، وما عنده من نعيم الآخرة، حتى ينفق مِن أحب أمواله البه.
  - لا يضيع المعروف عند الله تعالى قلَّ أو كثر طالما أُريد به وجهه تعالى.

(٣٣) أيسر التفاسير، أبو بكر الجزائري: ١٨٤/١.

<sup>(</sup>٣٢) أخرجه أحمد.

### ٣- المبحث الثالث: الإنفاق بلا منة:

### النصوص الواردة:

اللهِ ثُمَّ لاَيْتِعُونَ مَا أَنْفَقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ ثُمَّ لاَيْتِعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَا وَلاَ أَذَى لَهُمْ أَجْرُهُمْ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ )) (٣٤)

﴿ (أَقُولُ مَعْرُوفُ وَمَغْفِرَةُ حَيْرٌ مِن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذًى وَاللَّهُ غَنِي أَحلِيمً ﴾ (٣٥)

الله وَالله وَا

عَلَى شَيِ وْ مِّمَّا كَسَبُواْ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ )) (٣٦)

الله عَنَالَ اللَّهَ لُحُومُهَا وَلَا دِمَاؤُهَا وَلَكِن يَنَالُهُ النَّقُوى مِنكُمْ كَذَلِكَ سَخَرَهَا لَكُمْ لِتُكَبِّرُوا اللَّهَ اللَّهَ (اللَّهَ يُحُومُهَا وَلَا دِمَاؤُهَا وَلَكِن يَنَالُهُ النَّقُوى مِنكُمْ كَذَلِكَ سَخَرَهَا لَكُمْ لِتُكَبِّرُوا اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللّ

عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَبَشِّرِ الْمُحْسِنِينِ ))(٣٧)

اللهِ اللهِ

﴿ عَنْ أَبِي أُمَامَةَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: ((مَنْ أَحَبَّ لِلَّهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: ((مَنْ أَحَبَّ لِلَّهِ وَأَبْغَضَ للَّهِ وَأَعْطَى للَّهِ وَمَنَعَ للَّهِ فَقَدْ اسْتَكُمْلَ الْإِيمَانِ)) (٢٩).

### التفسير والشرح:

<sup>(</sup>٣٤) سورة البقرة: ٢٦٢.

<sup>(</sup>٣٥) سورة البقرة: ٢٦٣.

<sup>(</sup>٣٦) سورة البقرة: ٢٦٤.

<sup>(</sup>٣٧) سورة الحج: ٣٧.

<sup>(</sup>٣٨) سورة الإنسان: ٨-٩.

<sup>(</sup>۳۹) أخرجه أبو داود: ۲۹۱/۱۲.

الْمَنُ بِمَعْنَى ذِكْرِ النِّعْمَةِ عَلَى الْغَيْرِ. الْمَانُ بِمَعْنَى الْغَيْرِ.

﴿ حُكُمُ الْمَنِّ الْمَنِّ إِنْ كَانَ مِنَ اللَّهِ فَهُوَ تَذْكِيرُ الْمَخْلُوقِ بِخَالَقِهِ الَّـذِي أَنْعَمَ عَلَيْهِ وَتَنْبِيهُ لَيَشْكُرَهُ وَفِي الدُّعَاءِ الْمَأْثُورِ: ((اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِأَنَّ لَكَ الْحَمْدَ لاَ إِلَـهَ عَلَيْهِ وَتَنْبِيهُ لَيَشْكُرَهُ وَفِي الدُّعَاءِ الْمَأْثُورِ: ((اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِأَنَّ لَكَ الْحَمْدَ لاَ إِلَـهَ إِلاَّ أَنْتَ الْمَنَّانُ))(٤١).

وَإِنْ كَانَ الْمَنُّ مِنَ الْعَبْدِ فَهُو تَعْدَادُ الصَّنَائِعِ وَالتَّقْرِيعُ بِهَا وَالتَّعْييرُ وَهِيَ مِنَ الْكَبَائرِ وَأَبِطِل ثَوَابَ الصَّدَقَةِ (٤٢). الْكَبَائرِ وَتُبْطِلِ ثُوَابَ الصَّدَقَةِ (٤٢).

فَقَدْ دَلَ الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ بِالنَّصِّ وَالإِيمَاءِ بِأَنَّ الْمَنَّ وَالأَذَى يُبْطِلاَنِ ثَوَابَ الصَّدَقَةِ حَيْثُ بَيَّنَ فَضْلُ الإِنْفَاقِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ مَشَل الدِينِ يُنْفِقُونِ أَمْوالَهُمْ حَيْثُ بَيَّنَ فَضْلُ الإِنْفَاقِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ مَشَل اللَّه كَمَثَل حَبَّةٍ أَبْتَتْ سَبْعَ سَنَابِلِ فِي كُل سُنْبُلَةٍ مِائَةُ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يُسَاءُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ ﴾ (٢٤).

ثُمَّ أَخْبَرَ فِي الأَيْةِ التَّالِيَةِ أَنَّ الإِنْفَاقَ الْمَذْكُورَ الَّذِي يُضَاعَفُ ثَوَابُهُ لِصَاحِبِهِ هُوَ الإِنْفَاقُ الْمِنْكُورَ الَّذِي يُضَاعَفُ ثَوَابُهُ لِصَاحِبِهِ هُو الإِنْفَاقُ الآذِي يَخْلُو عَنِ الْمَنِّ وَالأَذَى فَقَالَ عَزَّ مِنْ قَائِلٍ: ﴿ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمُوالَهُمْ الإِنْفَاقُ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهِ ثُمَ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهِ مُولَا حَوْثُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ مُ اللَّهِ ثُمَ اللَّهِ ثُمَ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهِ مُن اللَّهِ ثُمَ اللَّهِ ثُمَ اللَّهِ مُن اللَّهِ ثُمَ اللَّهِ ثُمَ اللَّهِ ثُمَ اللَّهُ مُ اللَّهِ ثُمَ اللَّهِ مُن اللَّهِ ثُمَ اللَّهِ ثُمُ اللَّهِ ثُمَ اللَّهِ مُ اللَّهِ اللَّهِ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهِ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهِ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّا الللللَّهُ الللَّهُ اللَّال

وَ الْمَفْهُومُ مِنْ ذَلِكَ أَنَّ الَّذِينَ يُتْبِعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَّا وَأَذَى لَيْسَ لَهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ أَجْرٌ وَالْمَفْهُومُ مِنْ ذَلِكَ أَنَّ الَّذِينَ يُتْبِعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَّا وَأَذَى لَيْسَ لَهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ أَجْرٌ وَلاَ أَمْنُ مِنَ الْخُوْفِ وَالْحُزْنِ.

<sup>(</sup>٤٠) الموسوعة الفقهية الكويتية، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، الكويت، دار السلاسل، الكويت، ط٢: ٣٩/ ١٣٢.

<sup>(</sup>٤١) سنن النسائي، أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية، حلب، ط٢، ١٤٠٦ ه: ٣/ ٥٢.

<sup>(</sup>٤٢) الآداب الشرعية، ابن مفلح المقدسي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٣، ١٩٩٩م: ١ / ٣٥٨، وتفسير القرطبي ٣ / ٣٠٨.

<sup>(</sup>٤٣) سورة البقرة: ٢٦١.

<sup>(</sup>٤٤) سورة البقرة / ٢٦٢.

ثُمَّ بَيَّنَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أَنَّ كَلِمَةً طَيِّبَةً ورَدًّا جَمِيلاً والدُّعَاءَ لِلسَّائِل والتَّانِيسَ وَالتَّرْجِيةَ بِمَا عِنْدَ اللَّهِ خَيْرٌ مِنْ صَدَقَةٍ هِيَ فِي ظَاهِرِهَا صَدَقَةٌ وَفِي حَقِيقَتِهَا لاَ شَيْءَ لأَنْ ذِكْرَ الْقُول الْمَعْرُوفِ فِيهِ أَجْرٌ وَهَذِهِ لاَ أَجْرَ لَهَا قَال صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: لأَنْ ذِكْرَ الْقُولُ الْمَعْرُوفِ شَيْئًا ولَوْ أَنْ تَلْقَى أَخَاكَ ((الْكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ صَدَقَةٌ (٥٠))) و ((ولا تَحْقِرَنَ مِنَ الْمَعْرُوفِ شَيْئًا ولَوْ أَنْ تَلْقَى أَخَاكَ ((الْكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ صَدَقَةٌ لللَّهِ عَلَيْهِ وَالتَّرْحِيب ويُقَابِلُهُ بِالطَّلاَقَةِ وَالتَّوْرِيب لِيكُونَ مَشْكُورًا إِنْ أَعْطَى وَمَعْذُورًا إِنْ مَنَعَ، فَالسَّتْرُ مِنْهُ عَلَيْهِ لَمَا عَلِمَ مِنْ خَلَقَ إِنْ مَنَعَ، فَالسَّتْرُ مِنْهُ عَلَيْهِ لَمَا عَلِمَ مِنْ خَلَقَةٍ يَتَصَدَّقُهَا عَلَيْهِ وَيُتْبِعُهَا أَذًى وَمَنَّالًا اللهِ مِنْ صَدَقَةٍ يَتَصَدَّقُهَا عَلَيْهِ وَيُتْبِعُهَا أَذًى وَمَنَّالًا اللهِ مِنْ صَدَقَةٍ يَتَصَدَّقُهَا عَلَيْهِ وَيُتْبِعُهَا أَذًى وَمَنَّالًا اللهِ مِنْ صَدَقَةٍ يَتَصَدَّقُهَا عَلَيْهِ وَيُتْبِعُهَا أَذًى وَمَنَّالًا اللهَ عَنْ وَمَنَّا اللّهِ مِنْ صَدَقَةٍ يَتَصَدَّقُهَا عَلَيْهِ وَيُتْبِعُهَا أَذًى وَمَنَّالًا اللهُ مِنْ صَدَقَةٍ يَتَصَدَّقُهَا عَلَيْهِ وَيُتْبِعُهَا أَذًى وَمَنَّالًا اللهَ عَلَى اللّهَ عَلَيْهِ وَيُسْعِهُ اللّهَ عَلَيْهِ وَيُسْعَهُا أَذًى وَمَنَّالًا اللّهِ مِنْ صَدَقَةٍ يَتَصَدَّقُهَا عَلَيْهِ وَيُسْعَهُا أَذًى وَمَنَّالُهُ اللللهِ عَلَيْهِ وَيُسْعَهُ الللهُ عَلَيْهِ وَيُسْعَلَى اللّهُ عَلَيْهِ الْعَلَيْهِ وَيُسْعَلَى الللللّهُ عَلَيْهِ الْمَالِقُ الللّهُ عَلَيْهِ الللهُ عَلَيْهِ الْمَالِقُولُ الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَاللهُ مَنْ الللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَيُسْعِلَهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الْعَلَيْهُ وَيُسْعَلَى الللّهُ عَلَيْهُ اللهُ اللّهُ الْعَلَالُهُ اللهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

قَالَ عَزَّ مِنْ قَائِلٍ: ﴿ قَوْلُ مَعْرُوفُ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِن صَدَقَةٍ يَبْبَعُهَا أَذًى وَاللَّهُ غَنِي حَلِيمٌ ﴾ (٤٨).

ثُمَّ ذَكَرَ الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ بَعْدَ ذَلِكَ بِالنَّصِّ حُكْمَ الصَّدَقَةِ الَّتِي يَتْبَعُهَا الْمَنُ وَالأَّذَى فَاللَّهُ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينِ آمَنُوا لاَ تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِ وَالأَّذَى كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رَبًا وَالنَّاسِ وَلاَ يُوْمِن بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَمَثُلُهُ كَمَثُلُ صَفْوانِ عَلَيْهِ تُرَابُ فَأَصَابَهُ وَابِلْ فَتَرَكَهُ صَلْدًا لاَ يَقْدِرُونَ عَلَى شَهِي وَمِمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾ (٤٩).

فَشَبَّهَ سُبْحَانَهُ الَّذِي يَمُنُّ وَيُؤْذِي فِي صَدَقَتِهِ بِالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِئَاءَ النَّاسِ لاَ لوَجْهِ اللَّهِ وَبِالْكَافِرِ الَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ ليُقَال: إنَّهُ جَوَادٌ ويُثْنَى عَلَيْهِ أَنْوَاعُ الثَّنَاءِ.

وَمَثَلَ سَبْحَانَهُ الْمُنْفِقَ الْمَنْفِقَ الْمَنَانَ بِصَفْوَانَ - حَجَرِ أَمْلَسَ - عَلَيْهِ تُرابٌ فَيَظُنُهُ الرَّائِي أَرْضًا مُنْبِتَةً طَيِّبَةً فَإِذَا أَصَابَهُ وَالبِلِّ مِنَ الْمُطَرِ أَذْهَبَ عَنْهُ التَّرَابَ وَبَقِي اللَّذَا فَكَذَلكَ الْمُرَائِي وَالْمَنَّانُ فَالْمَنُ وَالرِّيّاءُ وَالأَذْى تَكْشِفُ عَنِ النَّيَّةِ فِي الأَخِررةِ كَمَا يَكْشِفُ عَنِ النَّيَّةِ فِي الأَخِررةِ كَمَا يَكْشِفُ الْمَطَرُ الْعُزيرُ عَن الْحَجَرِ الأَمْلُس (٥٠).

<sup>(</sup>٤٥) أخرجه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٤٦) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٤٧) تفسير القرطبي: ٣ / ٣٠٩.

<sup>(</sup>٤٨) سورة البقرة: ٢٦٣.

<sup>(</sup>٤٩) سورة البقرة: ٢٦٤.

<sup>(</sup>٥٠) تفسير القرطبي: ٣ / ٣١١ وما بعدها.

وقيل: الْمُرَادُ بِالأَيْةِ إِبْطَال الْفَضلْ دُونَ أَصلْ الثَّوَابِ وَقِيل: إِنَّمَا يَبْطُل مِنْ وَقَيْتِ مِنْ وَالْإِذَائِةِ وَمَا قَبْل ذَلكَ يُكْتَبُ لَهُ وَيُضَاعَفُ فَإِذَا مَنَ وَأَذَى انْقَطَعَ التَّصْعِيفُ لأَنَّهُ وَرَدَ أَنَّ الصَدَّقَةَ تُربَي لِصَاحِبِهَا حَتَّى تَكُونَ أَعْظَمَ مِنَ الْجَبَل (٥١) فَإِذَا خَرَجَتْ مِنْ يَدِ صَاحِبِهَا خَالصَةً لوَجْهِ اللَّهِ ضُوعِفَتْ فَإِذَا جَاءَ الْمَن للهِ الْجَبَل (١٥) فَإِذَا خَرَجَتْ مِنْ يَدِ صَاحِبِهَا خَالصَةً لوَجْهِ اللَّهِ ضُوعِفَتْ فَإِذَا جَاءَ الْمَن للهَ وَالْأَذَى وُقِفَ بِهَا هُنَاكَ وَانْقَطَعَ التَّصْعِيفُ عَنْهَا وَالْقُولُ الأُولَ الأُولَ أَظْهَرُ (٢٥).

وقَدْ جَاءَ فِي السُّنَّةِ الصَّحِيحَةِ أَنَّ الْمَنَّانَ لاَ يُكَلِّمُهُ اللَّهُ وَلاَ يَنْظُرُ إِلَيْهِ كَمَا فِي حَدِيثِ أَبِي ذَرِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: ((تَلاَثَةٌ لاَ يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلاَ يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ حَدِيثِ أَبِي ذَرِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: ((تَلاَثَةٌ لاَ يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلاَ يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ وَلاَ يُرَكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ)) قَال أَبُو ذَرِّ: خَابُوا وَخَسِرُوا مَنْ هُمْ يَا رَسُول اللَّهِ ؟ وَلاَ يُزَكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ)) قَال أَبُو ذَرِّ: خَابُوا وَخَسِرُوا مَنْ هُمْ يَا رَسُول اللَّهِ ؟ قَال: ((الْمُسْئِلُ وَالْمُنَّانُ وَالْمُنْفِقُ سِلْعَتَهُ بِالْحَلِفِ الْكَاذِبِ))(٥٠).

ﷺ- (من أحب لله) أي لأجله ولوجهه مخلصا لا لميل قلبه وهوى نفسه (وأبغض لله) لا لإيذاء من أبغضه له بل لكفره أو عصيانه (وأعطى لله) أي لثوابه ورضاه لا لميل نفسه (ومنع لله) أي لأمر لله كأن لم يصرف الزكاة لكافر لخسته وإلا لهاشمي لشرفه بل لمنع الله لهما منها واقتصار المصنف على هذا يؤذن بأن الحديث ليس إلا كذلك بل سقط هنا جملة وهي قوله ونكح لله، هكذا حكاه هو عن أبي داود في مختصر الموضوعات (فقد استكمل الإيمان) بمعنى أكمله، ذكره المظهر.

قال الطيبي: وهو بحسب اللغة، أما عند علماء البيان ففيه مبالغة لأن زيادة البناء زيادة في المعنى كأنه جرد من نفسه شخصا يطلب منه الإيمان، وهذا من الجوامع المتضمنة لمعنى الإيمان والإحسان، إذ من جملة حب الله حب رسوله ومتابعته.

#### لو كان حبك حادةا لأطعته \* إن المحبب لمن يحب مطيع

ومن جملة البغض لله النفس الأمارة وأعداء الدين، وقال بعضهم: وجه جعله ذلك استكمالا للإيمان أن مدار الدين على أربعة قواعد: قاعدتان باطنتان، وقاعدتان

<sup>(</sup>٥١) أخرجه البخاري.

<sup>(</sup>٥٢) تفسير القرطبي: ٣ / ٣٠٦ – ٣٢٠.

<sup>(</sup>٥٣) أخرجه مسلم.

ظاهرتان، فالباطنتان الحب والبغض، والظاهرتان الفعل والترك، فمن استقامت نيته في حبه وبغضه وفعله وتركه لله فقد استكمل مراتب الإيمان (٥٤).

### الفوائد والاستنباط:

- حرمة المن والأذى في الصدقات وفسادها بها.
  - بطلان صدقة المان والمؤذي والمرائي بهما.
- حرمة الرياء وهي من الشرك لحديث: ((إياكم والرياء فإنه الشرك الأصغر)).
- تحمل بشرى الله تعالى للمنفقين في سبيله الذي لا يتبعون ما أنفقوه مناً به ولا أذى لمن أنفقوه عليه بأن لا خوف عليهم فيما يستقبلونه من حياتهم ولا هم يحزنون على ما يتركون وراءهم ويخلفون. وهذه هي السعادة حيث خلت حياتهم من الخوف والحزن وحل محلها الأمن والسرور.
- لخسة نفس المنان بعطيته، ولؤم طبعه ورغبته في الاستعلاء الكاذب، وتطلعه إلى إذلال الناس، جعله الرسول صلى الله عليه وسلم من الثلاثة الذين لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم، وهم كما في الحديث: (المسبل، والمنان، والمنفق سلعته بالحلف الكاذب).

\_

<sup>(</sup>٥٤) فيض القدير شرح الجامع الصغير، زين الدين عبد الرؤوف المناوي، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، ط١، ١٣٥٦ ه: ٦ / ٣٨.

### 

# الفصل الثاني:

# مصارف الإنفاق وأثارها الاقتصادية

- - البحث الأول: الفقراء. المقراء.
  - ۞- المبحث الثاني: المساكين.
  - المبحث الثالث: العاملون على الزكاة،
    - والمؤلفة قلوبهم، وفي الرقاب، والغارمون.
      - ۞- المبحث الرابع: في سبيل الله.
      - ۞- المبحث الخامس: ابن السبيل.
        - ◊- المبحث السادس: اليتامي.
          - ۞- المبحث السابع: الأهل.
        - ◊- المبحث الثامن: أولو القربي.

# البحث التاسع: أهل التقوى والفضل.

۞- المبحث العاشر: الضيف والجيران.

## **الفصل الثاني: مصارف الإنفاق وآثارها الاقتصادية**

إن الزكاة هي المؤسسة الأولى للضمان الاجتماعي في الإسلام، ونظرة سريعة إلى مصرفها، كما نص عليها القرآن، تشير بوضوح إلى الوجه الاجتماعي للزكاة، وإلى الأهداف الإنسانية التي تتوخى تحقيقها في المجتمع المسلم، فإن خمسة من مصارفها الثمانية تتمثل في ذوى الحاجات الأصلية أو الطارئة من الفقراء والمساكين وفي الرقاب والغارمين وابن السبيل، ومصرف سادس لخدمة هذه المصارف وهو الجهاز الإداري لجمع الزكاة وتفريقها.

أما المصرفان الباقيان فلهما علاقة بسياسة الدولة الإسلامية ورسالتها في العالم، ومهمتها في الداخل والخارج، فلها -من مال الزكاة- أن تؤلف القلوب على الإسلام، استمالة إليه، أو تثبيتًا عليه، أو ترغيبًا في الولاء لأمته، والمناصرة لدولته، أو نحو ذلك مما تقتضيه المصلحة العليا للأمة.

كما أن للزكاة دورًا في تمويل الجهاد، ومنه نشر الدعوة، وحماية الأمة من الفتنة، وإعانة المجاهدين والدعاة حتى تعلو كلمة الإسلام، ويظهر دين محمد صلى الله عليه وسلم على الدين كله، ولو كره المشركون (٢٥).

<sup>(</sup>٥٥) سورة التوبة: ٦٠.

<sup>(</sup>٥٦) فقه الزكاة، القرضاوي: ١/٤.

## ١ – المبحث الأول: الفقراء:

## النصوص الواردة:

## التفسير والشرح:

المنعف، فلم عناية الإسلام بعلاج الفقر، ورعاية الفقراء وذوى الحاجة والضعف، فلم يسبق لها نظير في ديانة سماوية، ولا في شريعة وضعية، سواء ما يتعلق بجانب التشريع والتنظيم، وما يتعلق بجانب التطبيق والتنفيذ.

ومن أظهر الأدلة على اهتمام الإسلام بمشكلة الفقر، وعنايته بأمر الفقراء: أنه منذ بزوغ فجر الإسلام في مكة، والمسلمون يومئذ أفراد معدودون، مضطهدون في دينهم، مُحاربون في دعوتهم، ليس لهم دولة ولا كيان سياسي كان هذا الجانب الإنساني الاجتماعي – جانب رعاية الفقراء والمساكين – موضع عناية بالغة، واهتمام مستمر، من القرآن الكريم، ذكره القرآن أحيانًا باسم إطعام المسكين والحض عليه، وأحيانًا تحت عنوان الإنفاق مما رزق الله، وتارة باسم أداء حق السائل والمحروم، والمسكين وابن السبيل، وطورًا بعنوان "إيتاء الزكاة"، وغير ذلك من الأسماء والعناوين (٥٩).

<sup>(</sup>٥٧) سورة البقرة: ٢٧٣ - ٢٧٤.

<sup>(</sup>٥٨) فقه الزكاة، القرضاوي: ١ /٥٩.

النه تعالى مصرف النفقات الذين هم أولى الناس بها فوصفهم بست صفات أحدها الفقر، والثاني قوله: ﴿أحصروا فِي سبيل الله ﴾ أي: قصروها على طاعة الله من جهاد وغيره، فهم مستعدون لذلك محبوسون له، الثالث عجزهم عن الأسفار لطلب الرزق فقال: ﴿لايستطيعون ضرا فِي الأرض ﴾ أي: سفرا للتكسب، الرابع قوله: ﴿يحسبهم الجاهل أغنياء من التعفف ﴾ وهذا بيان لصدق صبرهم وحسن تعففهم. الخامس: أنه قال: ﴿تعرفهم بسيماهم ﴾ أي: بالعلامة التي ذكرها الله في وصفهم، وهذا لا ينافي قوله: ﴿يحسبهم الجاهل أغنياء ﴾ فإن الجاهل بحالهم ليس له فطنة يتفرس بها ما هم عليه، وأما الفطن المتفرس فمجرد ما يراهم يعرفهم بعلامتهم، السادس قوله: ﴿لايسالون الناس إلحافا ﴾ أي: لا يسألونهم سؤال إلحاف، أي: إلحاح، بل إن صدر منهم سؤال إذا احتاجوا لذلك لم يلحوا على من سألوا، فهؤ لاء أولى الناس و أحقهم بالصدقات لما وصفهم به من جميل الصفات (٩٥).

النفقة من حيث هي على أي شخص كان، فهي خير وإحسان وبر يثاب عليها صاحبها ويؤجر، فلهذا قال: ﴿ وما تنفقوا من خير فإن الله به عليم ﴾.

الله الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله الي: طاعته وطريق مرضاته، لا في المحرمات والممكروهات وشهوات أنفسهم ﴿ بالليل والنهار سرا وعلانية فلهم أجرهم عند ربهم اي: أجر عظيم من خير عند الرب السرحيم ﴿ ولاخوف عليهم ﴾ إذا خاف المقصرون ﴿ ولاهم يحزنون ﴾ إذا حزن المفرطون، ففازوا بحصول المقصود المطلوب، ونجوا من الشرور والمرهوب.

<sup>(</sup>٥٩) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر السعدي، تحقيق: عبد الرحمن ابن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١١٢٠ه: ١ / ١١٦.

#### الفوائد والاستنباط:

- وجوب الإخلاص في الصدقة أي يجب أن يراد بها وجه الله تعالى لا غير.
  - تفاضل أجر الصدقة بحسب فضل وحاجة المتصدق عليه.
- فضيلة التعفف وهو ترك السؤال مع الاحتياج، وذم الإِلحاح في الطلب من غير الله تعالى أما الله عز وجل فإنه يحب الملحين في دعائه.
- جواز التصدق بالليل والنهار وفي السر والعلن إذا الكل يثيب الله تعالى عليه ما دام قد أريد به وجهه لا وجه سواه.
- بشرى الله تعالى للمؤمنين المنفقين بادخار أجرهم عنده تعالى ونفي الخوف والحزن عنهم مطلقا.
- الحذر من القيام بالتعرض للآخرين للحاجة والنتبه إلى عدم طرق أبواب المسألة (٢٠)، والعلم بأن ذلك وإن جاز لأناس رخص لهم الشارع بذلك، فإنه مما لا ينبغي لأهل العز سلوكه بحال لأن سبيلهم التعفف والتجمل وعدم إظهار الشكوى والفقر، بل ستره وكتمانه رجاء تحقيق الامتثال لقوله صلى الله عليه وسلم: (ومن يستعفف يعفه الله، ومن يستغن يغنه الله) (٢١).

<sup>(</sup>٦٠) حتى لا يتوقف عطاء الدعاة، فيصل البعداني، مقال في مجلة البيان، العدد ٧٧: ٢٥.

<sup>(</sup>٦١) أخرجه الترمذي.

## • ٢– الهبحث الثاني: الهساكين:

#### 🐉 النصوص الواردة:

الله وَالله عَهُ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُ وا أَوْلُ وا الْفَضْلِ مِنكُمْ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُ وا أُولِسِ الْقُرْبَسِي وَالْمَسَاكِينَ وَالْمُهَا جِرِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفَحُوا أَلَا تُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ وَاللَّهُ عَفُورٌ وَاللَّهُ عَفُورٌ اللهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ وَالله عَلَي مَا اللهُ اللهُ

الله عَمْ اللهُ الْقُرْبَى حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنِ السَّبِيلِ ذَلِكَ خَيْرٌ لِّلَّذِينِ يُرِيدُونَ وَجْهَاللَّهِ وَأَوْلِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونِ ))(٦٣)

ر السَّاعِي عَلَى اللهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قال: قال النبي - صلى الله عليه وسلم - ((السَّاعِي عَلَى الأَرْمَلَةِ وَالْمِسْكِين كَالْمُجَاهِدِ في سَبِيلِ اللَّهِ، أو الْقَائِم اللَّيْلَ الصَّائِم النَّهَارَ))(٢٤).

الله عن أبي هُريْرَة قالَ: قالَ رَسُولُ اللّه صلّى اللّه عَلَيْه وَسَلَّم: ((مَنْ أَصْبَحَ مِنْكُمْ الْيَوْمَ صَائِمًا؟)) قَالَ أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ: أَنَا، قَالَ: ((فَمَنْ تَبِعَ مِنْكُمْ الْيَوْمَ جَنَازَةً؟)) قَالَ أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ: أَنَا، قَالَ: ((فَمَنْ تَبِع مِنْكُمْ الْيَوْمَ مِنْكُمْ الْيَوْمَ مِنْكُمْ الْيَوْمَ مِنْكُمْ الْيَوْمَ مِنْكُمْ الْيَوْمَ مَنْكُمْ الْيَوْمَ مَنْكُمْ الْيَوْمَ الْيَوْمَ الْيَوْمَ وَمَنْ عَادَ مِنْكُمْ الْيَوْمَ مَريضًا؟)) قَالَ أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ: أَنَا، قَالَ: ((فَمَنْ عَادَ مِنْكُمْ الْيَوْمَ مَريضًا؟))، قَالَ أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ: أَنَا، فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّه عَلَيْه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((مَا اجْتَمَعْنَ فِي امْرِئ إِلّا دَخَلَ الْجَنّةَ))(١٥٠).

الله عن أبي هُريْرَة - رضي الله عنه - أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ - صلى الله عليه وسلم - قَالَ ((لَيْسَ الْمُسِكِينُ الَّذِي يَطُوفُ عَلَى النَّاسِ تَرُدُهُ اللَّقْمَةُ وَاللَّقْمَتَ ان وَالتَّمْ رَةُ

<sup>(</sup>٦٢) سورة النور: ٢٢.

<sup>(</sup>٦٣) سورة الروم: ٣٨.

<sup>(</sup>٦٤) أخرجه البخاري: ٦١/١٨.

<sup>(</sup>٦٥) أخرجه مسلم: ٥/٢٢١.

وَالتَّمْرَتَانِ، وَلَكِنِ الْمِسْكِينُ الذي لاَ يَجِدُ غِنَى يُغْنِيهِ، وَلاَ يُفْطَنُ بِهِ فَيُتَصدَّقُ عَلَيْهِ، وَلاَ يُفْطَنُ بِهِ فَيُتَصدَّقُ عَلَيْهِ، وَلاَ يَقُومُ فَيَسْنَأَلُ النَّاسَ))(٢٦).

﴿ عَنْ نَافِعٍ قَالَ كَانَ ابْنُ عُمَرَ لاَ يَأْكُلُ حَتَّى يُؤْتَى بِمِسْكِينِ يَأْكُلُ مَعَهُ، فَأَدْخَلْتُ رَجُلاً يَأْكُلُ مَعَهُ فَأَكَلَ كَثِيرًا فَقَالَ يَا نَافِعُ لاَ تُدْخِلْ هَذَا عَلَى سَمِعْتُ النبي صلى الله عليه وسلم يَقُولُ ((الْمُؤْمِنُ يَأْكُلُ في مِعَى وَاحِدٍ وَالْكَافِرُ يَأْكُلُ في سَبْعَةِ عَليه وسلم يَقُولُ ((الْمُؤْمِنُ يَأْكُلُ في مِعَى وَاحِدٍ وَالْكَافِرُ يَأْكُلُ في سَبْعَةِ النبي سَبْعَةِ النبي مَا اللهُ وَالْمَا عَلَى الله اللهُ وَالْمَا عَلَى الله اللهُ وَالْمَاعِ))(۲۷).

## التفسير والشرح:

الله عالى: ﴿ فَأَتِ ذَا الْقُرْبِي حَقَّهُ ﴾ فيهم وجهان (٦٨):

أحدهما: أنهم قرابة الرجل، أن يصل رحمهم بماله ونفسه، قاله الحسن وقتادة.

الثاني: أنهم ذوو قرابة رسول الله صلى الله عليه وسلم وعلى آله وهم بنو هاشم وبنو عبد المطلب يعطون حقهم من الغنيمة والفيء، قاله السدي.

﴿ وَالْمِسْكِينَ ﴾ هو الذي لا يجد كفايته.

الله عَلَيْ اللهِ وَلَيَعْفُوا وَلْيَصْفُحُوا أَلَا تُحِبُّونَ أَنْ يُؤْتُوا أُولِي الْقُرْبَحِي وَالْمَسَاكِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفَحُوا أَلَا تُحِبُّونَ أَنْ يَغْفِرَ اللّهُ لَكُمْ وَاللّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ )).

أمر الله تعالى رسوله صلى الله عليه وسلم وأمته التابعة له بإيتاء ذا القربى حقه والمسكين وابن السبيل، إذ منع الحقوق الواجبة لا يزيد في سعة الرزق ولا في تضييقه، إذ توسعة الرزق وتضييقه مرده إلى تدبير الله تعالى الحكيم العليم هذا ما دل عليه قوله تعالى ﴿فَآتَذَا القربِي حقه ﴾ أي من البر والصلة

<sup>(</sup>٦٦) أخرجه البخاري:٥/٤٨٤.

<sup>(</sup>۲۷) أخرجه البخاري: ۱۲۹/۱۸.

<sup>(</sup>٦٨) النكت والعيون، أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي، تحقيق: السيد بن عبد المقصود بن عبد الرحيم، دار الكتب العلمية، بيروت: ٣/ ٣٢٢.

﴿ والمسكين ﴾ و هو من لا يملك قوته ﴿ وابن السبيل ﴾ و هو المسافر ينزل البلد لا يعرف فيها أحداً، وحقهما: إيواءهما وإطعامهما وكسوتهما وقوله تعالى ﴿ ذلك خيرللذين يريدون وجه الله ﴾ أي ذلك الإيتاء من الحقوق خير حالا ومآلا للذين يريدون وجه الله تعالى وما عنده من ثواب. وقوله: ﴿ وأولئك هم المفلحون ﴾ أي الفائزون بالنجاة من العذاب في الدنيا والآخرة، وبدخول الجنة يوم القيامة (٢٩).

### الفوائد والاستنباط:

- وجوب إعطاء المساكين حقوقهم من الزكاة، وقضاء حوائجهم من مال المسلمين - إن تحقق الكفاية للمساكين من مال الزكاة، وسد جوعتهم، لهو أمان للمجتمع كله، لان المساكين قد تدفعهم شدة عوزهم لفعل ما لا يحمد عقباه لتحصيل لقمة العيش، فالزكاة ضمنت بذلك القضاء على البطالة الجارَّة إلى ما نخشاه.

\_

<sup>(</sup>٦٩) أيسر التفاسير، أبو بكر الجزائري: ٣ / ٢٣٥.

## ٣- الهبحث الثالث:

## العاملون على الزكاة، والمؤلفة قلوبهم، وفي الرقاب، والغارمون:

## 🖏 النصوص الواردة:

الله والنّه الصّدَقَاتُ لِلْفَقَرَاء وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينِ عَلَيْهَا وَالْمُوَّلَفَة قَلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْفَارِمِينِ وَفِي اللهِ وَاللهُ عَلِيمُ حَكِيمُ )) (٧٠). اللهِ وَاللهُ عَلِيمُ حَكِيمُ فَبَلُ اللهِ وَاللهُ عَلَيمُ وَفُولِي اللهِ وَاللهُ عَلَيمُ وَفُولِي اللهِ وَاللهُ عَلَيمُ وَاللهُ وَاللهِ وَالنّبِينِ وَالْمَسْرِقِ وَالْمَعْدِبِ وَلَكِنَ الْبِرَّ مَن الْمَلْوِيمِ اللّهِ وَاللهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ وَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا

## التفسير والشرح:

الإمام العاملين عليها. ﴿ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا ﴾ وهم السعاة المختصون بجبايتها، وتفريقها، وليس الإمام من العاملين عليها.

- وفي قدر نصيبهم منها قو لان<sup>(٢٢)</sup>:

أحدهما: الثُمُن، لأنهم أحد الأصناف الثمانية، قال مجاهد والضحاك.

والثاني: قدر أجور أمثالهم، قاله عبد الله بن عمر.

<sup>(</sup>۷۰) سورة التوبة: ٦٠.

<sup>(</sup>٧١) سورة البقرة: ١٧٧.

<sup>(</sup>٧٢) النكت والعيون، الماوردي: ١١٧/٢.

الله عليه و هم قوم كان رسول الله صلى الله عليه و سلم يت ألفهم بالعطية، و هم صنفان: مسلمون ومشركون.

- فأما المسلمون فصنفان (٢٣): صنف كانت نياتهم في الإسلام ضعيفة فتألفهم تقوية لنياتهم، كعقبة بن زيد وأبي سفيان بن حرب والأقرع بن حابس والعباس بن مرداس. وصنف آخر منهم كانت نياتهم في الإسلام حسنة فأعطوا تألفاً لعشائرهم من المشركين مثل عدي بن حاتم. ويعطي كلا الصنفين من سهم المؤلفة قلوبهم.

- وأما المشركون فصنفان (٢٠٠): صنف يقصدون المسلمين بالأذى فيتالفهم دفعاً لأذاهم مثل عامر بن الطفيل، وصنف كان لهم ميل إلى الإسلام تالفهم بالعطية ليؤمنوا مثل صفوان بن أمية.

وفي تألفهم بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم بالسهم المسمى لهم من الصدقات قو  $(^{\circ})$ :

أحدهما: يعطونه ويتألفون به، قاله الحسن وطائفة.

والثاني: يمنعون منه ولا يعطونه لإعزاز الله دينه عن تألفهم، قاله جابر، وكلا القولين محكى عن الشافعي.

- وقد روى حسان بن عطية قال: قال عمر رضي الله عنه وأتاه عيينة بن حصن يطلب من سهم المؤلفة قلوبهم، فقال: قد أغنى الله عنك، وعن ضربائك، ﴿ وَقُلِ اللهِ عَنْكَ، وَعَنْ ضَرِبائك، ﴿ وَقُلِ اللهِ عَنْكُ مُنْ اللهِ مَ مَا اللهِ مَ مَوْلَفَة. الْحَقُّ مِنْ رَبَّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُكُمُ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكُمُ وَمَنْ اللهوم مؤلفة.

\$ - ﴿ وَفِي الرَّقابِ ﴾ فيهم قو لان (٧٧):

<sup>(</sup>٧٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٧٤) النكت والعيون، الماوردي: ١١٧/٢.

<sup>(</sup>٧٥) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٧٦) سورة الكهف: ٢٩.

<sup>(</sup>۷۷) النكت والعيون، الماوردي: ١١٨/٢.

أحدهما: أنهم المكاتبون، قاله علي بن أبي طالب رضي الله عنه والشافعي.

والثاني: أنهم عبيد يُشترون بهذا السهم قاله ابن عباس ومالك.

الله والفقر. ﴿ وَالْعَارِمِينَ ﴾ وهم الذين عليهم الدين يلزمهم غرمه، في الدين ادّانوا في مصالح أنفسهم لم يعطوا إلا مع الفقر، وإن ادّانوا في المصالح العامة أعطوا مع الغنى والفقر.

- و اختلف فیمن ادّان في معصیة على ثلاثة أقاویل $^{(\wedge \wedge)}$ :

أحدها لا يعطى لئلا يعان على معصية. والثاني: يعطى لأن الغرم قد وجب، والمعصية قد انقضت.

والثالث: يعطى التائب منها ولا يعطى إن أصر عليها.

### الفوائد والاستنباط:

- جُمِعت هذه الأصناف الأربعة بمبحث واحد، لأسباب، منها: أن الأصناف الثلاثة، وهي العاملون عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب، قليلة الوجود في زماننا، إن لم تكن معدومة، فليس في زماننا صنف في الرقاب.

أما الصنف الرابع وهو الغارمون فهو داخل ضمنا في صنف الفقراء والمساكين، لكن ما ينبغي ذكره هاهنا هو عظمة هذا الدين في حل جميع مشاكل الفرد، وحتى المشاكل الشخصية منها، مثل الدَّيْن.

(۷۸) المصدر نفسه.

## <u>2 – المبحث الرابع: في سبيل الله:</u>

## النصوص الواردة:

الله و النّا و الله و

### التفسير والشرح:

١- أن الجهاد داخل في سبيل الله قطعًا.

٢- مشروعية الصرف من الزكاة لأشخاص المجاهدين، بخلاف الصرف لمصالح
 الجهاد ومعداته، فقد اختلفوا فيه.

٣- عدم جواز صرف الزكاة في جهات الخير والإصلاح العامة من بناء السدود
 والقناطر، وإنشاء المساجد والمدارس، وإصلاح الطرق وتكفين الموتى، ونصو

(٨٠) أخرجه البخاري: ١٠/٨٧، والمتمّول: المتخذ مالاً.

(٨١) فقه الزكاة، القرضاوي: ١٠١/١.

<sup>(</sup>۷۹) سورة التوبة: ٦٠.

ذلك. وإنما عبء هذه الأمور على موارد بيت المال الأخرى من الفيء والخراج وغيرها.

## الفوائد والاستنباط:

- هنا يؤكد الإنفاق دوره القوي في بناء هيبة البلاد وتقوية شوكتها، فقد جعل الله تعالى صنفا خاصا من أصناف مصارف الزكاة لأولئك الذين ينذودون عن حمى الإسلام، ويرفعون رايته بجهادهم في سبيل الله، وإعلاء كلمته في الأرض.
- الإنفاق يثبت حضوره في الجانب العسكري، من خلال كونه صنفاً من أصناف الزكاة الثمانية، وكل من يسلك هذا المسلك العظيم فان الزكاة كفيلة بمؤنثه وما يحتاجه في جهاده في سبيل الله حتى عودته.

## <u>0 – المبحث الخامس: ابن السبيل:</u>

## 💨 النصوص الواردة:

الله عَمْ اللهُ الْقُرْبَى حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنِ السَّبِيلِ ذَلِكَ خَيْرٌ لِلَّذِينِ يُرِيدُ وَنَ وَجْهَ اللَّهِ وَأَوْلِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونِ )) (٨٢)

## التفسير والشرح:

السَّبيل ﴿ فيه قو لان (٨٣): ﴿ وَالْبِن السَّبِيلِ ﴾ فيه قو لان (٨٣):

- أحدهما: المسافر، قاله مجاهد فإن كان محتاجاً فحقه في الزكاة وإن كان غير محتاج فبراً وصلة.

- الثاني: أنه الضيف الذي ينزل بك، قاله ابن عباس وابن جبير وقتادة، فإن أطعمه كان براً وصلة ولم يجز أن يكون من الزكاة محتاجاً كان أو غير محتاج. وإن دفعت إليه مالاً جاز إذا كان فقيراً أن يكون من الزكاة، ولم يجز إن كان غنياً.

## ابن السبيل (۱<sup>۸٤)</sup> مقدار ما يعطى ابن السبيل (۱<sup>۸۱)</sup>؟

1 = يعطى ابن السبيل من النفقة والكسوة ما يكفيه مقصده، أو موضع ماله، إن كان له مال في طريقه. هذا إن لم يكن معه مال أصلاً. وإن كان معه مال لا يكفيه أعطى ما يتم به كفايته.

٢= ويُهيأ له ما يركبه إن كان سفرًا طويلاً. وقدَّروا السفر الطويل بما تقصر فيه الصلاة، وهو نحو ٨٠ كم، أو كان ضعيفًا لا يقدر على المشى.

و إن كان قويًا وسفره دون مسافة القصر، لم يُعط المركوب، ويعطى ما ينقل عليه زاده إلا أن يكون قدرًا يعتاد مثله أن يحمله بنفسه.

<sup>(</sup>۸۲) سورة الروم: ۳۸.

<sup>(</sup>٨٣) النكت و العيون الماوردي: ٣ / ٣٢٢.

<sup>(</sup>٨٤) فقه الزكاة، القرضاوي: ٢/١٣٥.

قالوا: وصفة تهيئة المركوب: أنه إن اتسع المال اشترى له مركوبا. وإن ضاق اكترى له. وإنما قالوا ذلك؛ لأن وسائل الركوب والنقل كانت هي الدواب. فلهذا قالوا: تُشترى أو تُكترى. أما الآن فقد تطورت وسائل النقل إلى السيارات والقطارات، والبواخر والطائرات، فلا سبيل إلى اشترائها بل يُكترى له ما يلائم حاله منها. فمن كان يلائمه ركوب القطار أو الباخرة، لا يُتجشم نقله بالطائرة، حتى لا يرهق مال الزكاة بما يمكن الاستغناء عنه.

٣= ويعطى جميع مؤن سفره، لا ما زاد بسبب السفر فقط. وهذا هو الصحيح.

3 = 6 ويعطى سواء أكان قادرًا على الكسب أم 4

٥= ويعطى ما يكفيه في ذهابه ورجوعه إن كان يريد الرجوع، وليس له في مقصده المال.

وقال بعض العلماء: لا يعطى للرجوع أثناء سفره وإنما يعطى عند رجوعه. وبعضهم قال: إن كان عزمه أن يصل الرجوع بالذهاب أعطي للرجوع، وإن كان عزمه إقامة مدة لم يعط للرجوع. والصحيح الأول.

7= وأما نفقة الإقامة بالمقصد فقد فصل في ذلك الشافعية فقالوا: إن كانت إقامت دون أربعة أيام - غير يومي الدخول والخروج - أعطي لها؛ لأنه في حكم المسافر، وله الفطر والقصر وسائر رخص السفر. وإن كانت أربعة أيام فأكثر - غير يومي الدخول والخروج - لم يعط لها؛ لأنه خرج عن كونه مسافرًا ابن سبيل، وانقطعت رخص السفر، بخلاف الغازي، فإنه يعطى مدة الإقامة في الثغر وإن طالت. والفرق أن الغازي يحتاج إليه لتوقع الفتح، ولأنه لا يزول بالإقامة اسم "الغازي" بل يتأكد، بخلاف المسافر.

وقال بعضهم: يعطى ابن السبيل، وإن طال مقامه إذا كان مقيما لحاجة يتوقع نتجز ها.

٧= وإذا رجع ابن السبيل وقد فضل معه شيء هل يسترد منه أم لا؟

قال الشافعية: نعم، سواء قتر على نفسه أم لا، وقيل: إن قتر على نفسه، بحيث بقي معه هذا الفضل من تقتيره لم يرجع بما فضل. وهذا بخلاف الغازي؛

حيث لا يسترجع منه إذا قتر على نفسه؛ لأن ما يأخذه الغازي يأخذه عوضًا، لحاجتنا إليه وقيامه بالغزو وقد فعل، وابن السبيل يأخذ لحاجته إلينا وقد زالت.

وقال الحنفية: لا يلزم ابن السبيل التصدق بما فضل في يده عند قدرته على ماله، كالفقير إذا استغنى وعنده شيء من مال الزكاة فلا يلزمه التصدق.

## الفوائد والاستنباط:

- وجوب كفاية أبناء السبيل في المجتمع الإسلامي.
- وجوب إعطاء ابن السبيل حقه من البر والصلة.

## 7 – الهبحث السادس: البتاهى:

## النصوص الواردة:

ﷺ- عَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ قال: قال النبي - صلى الله عليه وسلم - ((السَّاعِي عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى هُرَيْرَةَ قال: قال النبي باللهُ، أو الْقَائِمِ اللَّهُ الصَّائِمِ النَّهَارَ)) (٢٨٠).

﴿ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاسِ قال: قال رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((مَنْ عَالَ ثَلَاتَةً مِنْ الْأَيْتَامِ كَانَ كَمَنْ قَامَ لَيْلَهُ وَصَامَ نَهَارَهُ وَغَدَا وَرَاحَ شَاهِرًا سَيْفَهُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَكُنْتُ أَنَا وَهُوَ فِي الْجَنَّةِ أَخَوَيْنِ كَهَاتَيْنِ أُخْتَانِ))، وَأَلْصَـقَ إِصْـبَعَيْهِ السَّبَابَةَ وَالْوُسُطَى (٨٧).

## التفسير والشرح:

\$ - قوله تعالى ﴿أرأيت الذي يكذب بالدين فذلك الذي يدع اليتيم ولا يحض على طعام المسكين ﴾ هذه الآيات الثلاث نزلت بمكة في العاص بن وائل و الوليد بن المغيرة و أضر ابهم من عتاة قريش وكفارها فهذه الآيات تُعرِّض بهم وتندد بسلوكهم وتوعدهم فقوله تعالى ﴿أرأيت ﴾ يا رسولنا الذي يكذب بالدين وهو الجزاء في الآخرة على الحسنات و السيئات فهو ذاك الذي يدع اليتيم أي يدفعه بعنف عن حقه

<sup>(</sup>٨٥) سورة الماعون: ١-٣.

<sup>(</sup>٨٦) أخرجه البخاري: ٦١/١٨.

<sup>(</sup>۸۷) سنن ابن ماجه، أبو عبد الله محمد بن يزيد ابن ماجه القزويني، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، بيروت: ٢٦٣/٥.

ولا يعطيه إياه احتقارا له وتكبرا عليه ولا يحض على طعام المسكين أي ولا يحث ولا يحض نفسه ولا غيره على إطعام الفقراء والمساكين وذلك ناتج عن عدم إيمانه بالدين أي بالحساب والجزاء في الدار الآخرة وهذه صفة كل ظالم مانع للحق لا يرحم ولا يشفق إذ لو آمن بالجزاء في الدار الآخرة لعمل لها بترك الشر وفعل الخير فمن أراد أن يرى مكذبا بالدين فإنه يراه في الظلمة المعتدين القساة القلوب الذين لا يرحمون ولا يعطون ولا يحسنون (٨٨).

## الفوائد والاستنباط:

- سورة "الماعون" جعل الله تعالى فيها قهر اليتيم، وإضاعة المسكين، من لوازم الكفر والتكذيب بيوم الدين. قال تعالى: (أرأيت الذي يكذب بالدين). والخطاب لكل من يفهم الخطاب، أي هل تبينت من هو المكذب بالدين؟ إن لم تكن تبينته: (فذلك الذي بدع اليتيم ولا يحض على طعام المسكين).
- نهى الله تعالى عن أكل مال البيتيم، واعتبره كبيرة من الكبائر، يقول الله تعالى: ((وَاَ أَوْا اللهَ تعالى) أَمُوالُهُمْ وَلاَ تَبَدُّلُواْ الْخَبِيثَ بِالطَّيّبِ وَلاَ تَأْكُلُواْ أَمْوَالُهُمْ إِلَى أَمُوالِكُمْ إِنَّهُ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا)) (٨٩).
- التنديد بالذين يأكلون أموال اليتامي ويدفعونهم عن حقوقهم استصغاراً لهم واحتقاراً، يقول الله تعالى: ((إن الذين يَأْكُون أَمْوَالَ الْيَامَى ظُلُمًا إِنَّمَا يَأْكُون وَاحتقاراً، يقول الله تعالى: ((إن الَّذِين يَأْكُون أَمُوالَ الْيَامَى ظُلُمًا إِنَّمَا يَأْكُون وَاحتقاراً، يَقُول الله تعالى: ((إن الَّذِين يَأْكُون الله عَلَى))(٩٠).

<sup>(</sup>٨٨) أيسر التفاسير، أبو بكر الجزائري: ٤ / ٤٣٠.

<sup>(</sup>٨٩) [سورة النساء: ٢].

<sup>(</sup>٩٠) [سورة النساء: ١٠].

## ٧ – الهبحث السابع: الأهل:

## النصوص الواردة:

الله المعاهد المنطقة ا

الله عليه عن أبي مَسْعُودِ الأَنْصَارِيِّ فَقُلْتُ عَنِ النبي فَقَالَ عَنِ النبي - صلى الله عليه وسلم - قَالَ ((إِذَا أَنْفَقَ الْمُسْلِمُ نَفَقَةً عَلَى أَهْلِهِ وَهُو يَحْتَسِبُهَا، كَانَتُ لَهُ صَدَقَةً))(٩٢).

الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((أَفْضَلُ دِينَارِ يُنْفِقُهُ عَلَى دِينَارِ يُنْفِقُهُ الله عَلَى دَابَّتِهِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَدِينَارٌ يُنْفِقُهُ الرَّجُلُ عَلَى دَابَّتِهِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَدِينَارٌ يُنْفِقُهُ الرَّجُلُ عَلَى دَابَّتِهِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَدِينَارٌ يُنْفِقُهُ الرَّجُلُ عَلَى دَابَّتِهِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ) (٩٣).

الله عَن أَبِي هُرَيْرَةَ قال: قال رَسُولُ الله صلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((دِينَارٌ أَنْفَقْتَهُ فِي سَبِيلِ الله عَلَى الله عَلَى مِسْكِينٍ، وَدِينَارٌ تَصدَّقْتَ بِهِ عَلَى مِسْكِينٍ، وَدِينَارٌ تَصدَّقْتَ بِهِ عَلَى مَسْكِينٍ، وَدِينَارٌ تَصدّقْتَ بِهِ عَلَى مَسْكِينٍ، وَدِينَارٌ تَصدّقْتَ بِهِ عَلَى مَسْكِينٍ، وَدِينَارٌ تَصدّقْتَ بِهِ عَلَى مَسْكِينٍ، وَدِينَارٌ أَنْفَقْتَهُ عَلَى أَهْلِكَ)) (١٤٥).

الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الْمُعْطِي الْعُلْيَا وَابْدَأْ بِمَنْ تَعُولُ وَالله عَلَى الْمُعْطِي الْعُلْيَا وَابْدَأْ بِمَنْ تَعُولُ أَوْلَهُ عَلَى الْمُعْطِي الْعُلْيَا وَابْدَأْ بِمَنْ تَعُولُ أَمْكُ وَأَبَاكَ وَأَبْاكَ وَأَجْاكَ أَدْنَاكَ أَدْنَاكَ أَدْنَاكَ ) (٥٥).

<sup>(</sup>٩١) سورة البقرة: ٢١٩.

<sup>(</sup>۹۲) أخرجه البخاري: ۱۸/۹۵.

<sup>(</sup>۹۳) أخرجه مسلم: ٥/٩٥١.

<sup>(</sup>۹٤) أخرجه مسلم: ٥/١٦٠.

<sup>(</sup>٩٥) أخرجه النسائي:٨/٢٩٤.

## التفسير والشرح:

الله على: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنِفِقُونَ قُل الْعَفْوَ ﴾ ستة تأويلات (٩٦):

أحدها: بما فضل عن الأهل، وهو قول أبن عباس.

والثاني: أنه الوسط في النفقة ما لم يكن إسرافاً أو إقتاراً، وهو قول الحسن.

والرابع: إن العفو أن يؤخذ منهم ما أتوا به من قليل أو كثير، وهو قول مروي عن ابن عباس أيضاً.

والخامس: أنه الصدقة عن ظهر غنى، وهو قول مجاهد.

والسادس: أنه الصدقة المفروضة وهو مروي عن مجاهد أيضاً.

\$\frac{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\te\

ﷺ- ((على أهله)): يحتمل أن يشمل الزوجة والأقارب، ويحتمل أن يختص بالزوجة، ويلحق به من عداها بطريق الأولى، لأن الثواب إذا ثبت فيما هو واجب فثبوته فيما ليس بواجب أولى.

وقال الطبري: الإنفاق على الأهل واجب والذي يعطيه يـؤجر علـ ذلك بحسب قصده، ولا منافاة بين كونها واجبة وبين تسميتها صدقة بل هي أفضل من صدقة التطوع. وقال المهلب: النفقة على الأهل واجبة (٩٩).

<sup>(</sup>٩٦) النكت والعيون، الماوردي: ١٥٥/١.

<sup>(</sup>٩٧) تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، أبو العلاء محمد بن عبد السرحمن بن عبد السرحيم المباركفوري، (تحقيق: عبد الوهاب بن عبد اللطيف)، المكتبة السلفية، المدينة المنورة، ط٢، ١٣٨٣ه: ٩٩/٦.

<sup>(</sup>۹۸) المصدر نفسه.

## الفوائد والاستنباط:

- قال الحافظ ابن حجر: أخرج ابن أبي حاتم من مرسل يحيى بن أبي كثير بسند صحيح إليه أنه "بلغه أن معاذ بن جبل و ثعلبة سألا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالا: إن لنا أرقاء وأهلين، فما ننفق من أموالنا؟ فنزل قوله تعالى: ﴿ وَيَسْأُلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ فَلُ الْعَفُو ﴾ (١٠٠).
- وقد جاء عن ابن عباس وجماعة أن المراد بالعفو: ما فضل عن الأهل، أخرجه ابن أبي حاتم أيضا، ومن طريق مجاهد قال: العفو: الصدقة المفروضة.
- ومن طريق علي بن أبي طلحة عن ابن عباس العفو: ما لا يتبين في المال، وكان هذا قبل أن تفرض الصدقة. فلما اختلفت هذه الأقوال كان ما جاء من السبب في نزولها أولى أن يؤخذ به، ولو كان مرسلا(١٠١).

من الحقوق الواجبة للزوجة على زوجها الإنفاق عليها وكسوتها على قدر حاله من غنى وفقر وما بينهما ولا يكلف ما لا يطيق لأن الله تعالى لا يكلف نفسا لا وسعها، ونفقتها مقدمة على نفقة غيرها، ففي المسند وصحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "دينار أنفقته في سبيل الله ودينار أنفقته في رقبة، ودينار تصدقت به على مسكين، ودينار أنفقته على أهلك، أعظمها أجرا الذي أنفقته على أهلك" وروى أحمد وأبو داود والنسائي من حديث جابر رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لرجل: "ابدأ

<sup>(</sup>٩٩) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>۱۰۰) سورة البقرة: ۲۱۹.

<sup>(</sup>۱۰۱) تفسير مجاهد، مجاهد بن جبر المخزومي التابعي أبو الحجاج، تحقيق: عبد الرحمن الطاهر محمد السورتي، المنشورات العلمية، بيروت: ١٠٦/، وفتح الباري شرح صحيح البخاري، أحمد بن على بن حجر أبو الفضل العسقلاني، دار المعرفة، بيروت، ١٣٧٩ه: ٩ / ٤٩٨.

بنفسك فتصدق عليها فإن فضل شيء فلأهلك فإن فضل عن أهلك شيء فلذي قرابتك، فإن فضل عن ذي قرابتك شيء فهكذا وهكذا"(١٠٢).

(١٠٢) المسئولية في الإسلام، عبد الله قادري الأهدل، ط٢، ١٩٩٩م: ١٧.

## ٨ – المبحث الثاهن: أولو القربى:

### النصوص الواردة:

الله عَمْ الله

الله عَنْ أَبِي الْأَحْوَصِ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: (قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَرَأَيْتَ ابْنَ عَمِّ لِي أَتَيْتُهُ أَسْأَلُهُ فَلَا يُعْطِينِي وَلَا يَصِلُنِي ثُمَّ يَحْتَاجُ إِلَيَّ فَيَأْتِينِي فَيَسْأَلُنِي، وَقَدْ حَلَفْتُ أَنْ لَا أَعْطِيهُ، وَلَا يَصِلُنِي أَنْ آتِيَ الَّذِي هُوَ خَيْرٌ وَأَكُفِّرَ عَنْ يَمِينِي) (١٠٥).

الله عَنْ سَلْمَانَ بْنِ عَامِرِ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ((إِنَّ الصَّدَقَةَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ((إِنَّ الصَّدَقَةَ عَلَى الْمُسِكِين صَدَقَةٌ، وَعَلَى ذِي الرَّحِم اثْنَتَان صَدَقَةٌ وَصِلَةٌ)) (١٠٦).

## التفسير والشرح:

الله على: ﴿ فَآتِ ذَا الْقُرْبِي حَقَّهُ ﴾ فيهم وجهان (١٠٧):

أحدهما: أنهم قرابة الرجل، أن يصل رحمهم بماله ونفسه، قاله الحسن وقتادة.

<sup>(</sup>۱۰۳) سورة النور: ۲۲.

<sup>(</sup>۱۰٤) سورة الروم: ۳۸.

<sup>(</sup>١٠٥) أخرجه النسائي: ٩٨/١٢.

<sup>(</sup>۱۰٦) أخرجه النسائي: ٨/٥٧٥.

<sup>(</sup>١٠٧) النكت والعيون الماوردي: ٣ / ٣٢٢.

الثاني: أنهم ذوو قرابة رسول الله صلى الله عليه وسلم وعلى آله وهم بنو هاشم وبنو المطلب يعطون حقهم من الغنيمة والفيء، قاله السدي.

﴿ وَالْمِسْكِينِ ﴾ هو الذي لا يجد كفايته.

الله عَلَيْ اللهِ وَلَيَعْفُوا وَلْيَصْفُحُوا أَلَا تُحِبُّونَ أَوْلِي الْقُرْبِي الْقُرْبِي وَالْمَسَاكِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفَحُوا أَلَا تُحِبُّونَ أَنْ يَغْفِرَ اللّهُ لَكُمْ وَاللّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ))

وَلاَ يَحْلِفِ القَادِرُونَ مِنْكُم عَلَى الإِنْفَاقِ والإِحْسَانِ (أُولُو الفَضْلِ)، والدنينَ يَجِدُونَ سَعَةً فِي الرِّرْق، عَلَى أَنْ لاَ يَصِلُوا أَقْرَبَاءَهُمْ المَسَاكِينَ والمَهَاجِرِينَ، وَلَيَصْفَحُوا عَنْهُم، وَلْيَعْفُوا عَمَّا تَقَدَّمَ مِنْهُمْ مِنْ الإِسَاءَةِ والأَذَى، فَاللهُ تَعَالَى يَجْزِيهِمْ وَلَيَعْفُو والمَغْورِينَ، وَعَلَى إِحْسَانِهِمْ اللّهُ وَاللّهَ وَالمَغُورِيةِ. بَصَفْحِهِمْ عَنْ أَذَى ذَوِي قُرْبَاهُمْ المسَاكِينَ، وَعَلَى إِحْسَانِهِمْ اللّهُهُمْ، بالعَفُو والمَغْورَةِ. فَاقْعَلُوا مَعَ المُسيىءِ اللّهِكُم مِثْلَمَا تُحِبُونَ أَنْ يَعَفُو رَبُّكُم عَنْ سَيِّنَاتِكُم، فَافْعَلُوا مَعَ المُسيىءِ الِيْكُم مِثْلَمَا تُحِبُونَ أَنْ يَعَفُو رَبُّكُم عَنْ سَيِّنَاتِكُم، فَافْعَلُوا مَعَ المُسيىءِ اللّهِكُم مِثْلَمَا تُحِبُونَ أَنْ يَعْفُو رَبُّكُم عَنْ سَيِّنَاتِكُم، فَافْعَلُوا مَعَ المُسيىءِ اللّهَكُم مِثْلَمَا تُحِبُونَ أَنْ يَعْفُو رَبُّكُم، وَتَأَدَّبُوا بأَدَبِهِ تَعَالَى، فَهُو وَاسِعُ المَغْفِرةِ والرَّحْمَةِ.

(نَزَلَتُ هَذِهِ الآيَةُ الكَرِيمَةُ فِي أَبِي بَكْرِ الصِّدِّيقِ حِينَمَا أَقْسَمَ عَلَى أَنْ لاَ يُنْفِقَ عَلَى النِ خَالَتِهِ مِسْطَحِ بنِ أَثَاثَة، وَهُوَ مِنْ فُقَرَاءِ المُهاجِرِينَ لِمَا خَاصَ فِيهِ مِنْ حَدِيثِ الإِفْكِ، فَلَمَّا نَزَلَتُ هَذِهِ الآيَةُ قَالَ أَبُو بَكْرٍ: (بَلَى وَاللهِ إِنَّا نُحِبُ أَنْ تَغْفِرَ لَنَا يَا رَبّ). الإِفْكِ، فَلَمَّا نَزَلَتُ هَذِهِ الآيَةُ قَالَ أَبُو بَكْرٍ: (بَلَى وَاللهِ إِنَّا نُحِبُ أَنْ تَغْفِرَ لَنَا يَا رَبّ). ثُمَّ عَادَ إِلَى مَا كَانَ عَلَيْهِ مِنَ الإِنْفَاقِ عَلَى مِسْطَح) (١٠٨).

### الفوائد والاستنباط:

- وجوب إعطاء ذوى القربي حقوقهم من البر والصلة.
- وجوب إعطاء ذوي القربى حقوقهم من البر والصلة، وكذا المساكين وابن السبيل.
  - من حلف على شيء لا يفعله أو يفعله ورأى أنَّ غيره خيرٌ منه كفر عن يمينه وفعل الذي هو خير.

\_

<sup>(</sup>١٠٨) أيسر التفاسير، أسعد حومد، دار السلام، الرياض، ١٤١٩ه: ١ / ٢٦٩٥.

• وجوب العفو والصفح على ذوي المروءات وإقالة عثرتهم، إن هم تابوا وأصلحوا.

## 9 – المبحث التاسع: أهل التقوى والفضل:

## النصوص الواردة:

﴿ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ عَنْ النَّبِيِّ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ((مَثَلُ الْمُومْنِ وَمَثَلُ الْإِيمَانِ كَمَثَلِ الْفَرَسِ فِي آخِيَّتِهِ يَجُولُ ثُمَّ يَرْجِعُ إِلَى آخِيَّتِهِ، وَإِنَّ الْمُومْنِ أَمْ يَرْجِعُ إِلَى آخِيَّتِهِ، وَإِنَّ الْمُومْنِ أَمْ يَرْجِعُ إِلَى آخِيَّتِهِ، وَإِنَّ الْمُومُنِ أَنْ يَرْجِعُ إِلَى الْإِيمَانِ، فَالَّعْمُوا طَعَامَكُمْ الْأَتْقِيَاءَ وَأَوْلُوا مَعْرُوفَكُمْ الْمُؤْمِنِينَ)) (١٠٩ أَي الْإِيمَانِ، فَالَّعْمُوا طَعَامَكُمْ الْأَتْقِيَاءَ وَأَوْلُوا مَعْرُوفَكُمْ الْمُؤْمِنِينَ)) (١٠٩ أَنْ اللَّهُ مِنْنِينَ))

الله عليه وسلم كان رسول الله عليه وسلم كان رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول لنسائه: ((إن أمركن مما يُهِمني من بعدي، ولن يصبر عليكن إلا الصابرون الصديّقون – قالت عائشة لأبي سلمة بن عبد المتصدّقين – ثم قالت عائشة لأبي سلمة بن عبد الرحمن: سقى الله أباك من سلسبيل الجنة، وكان ابن عوف قد تصدّق على أمهات المؤمنين بحديقة بيعت بأربعين ألفا))(١١٠).

#### 🖏 التفسير والشرح:

\( - \frac{\overline{\text{aright}}}{\text{lhadau garaban gar

<sup>(</sup>۱۰۹) أخرجه أحمد: ۱۸۹/۸۸.

<sup>(</sup>١١٠) جامع الأصول من أحاديث الرسول ، مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثير، ٢٠٦٥، تحقيق: عبد القادر الأرنؤوط، مكتبة الحلواني، دمشق، ط١: ٦٦٢٣/١.

<sup>(</sup>۱۱۱) النهاية في غريب الحديث والأثر، أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري، ت ٦٠٦، تحقيق: طاهر أحمد الزاوى ومحمود محمد الطناحي، المكتبة العلمية، بيروت، ١٣٩٩ه: ١ /٥٥.

اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لعائشة: [إِنَّ أَمْركُنَ مِمَّا يُهِمُّنِي بَعْدِي، وَلَـنْ يَصْبِرَ عَلَـيْكُنَّ إِلا اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لعائشة: [إِنَّ أَمْركُنَ مِمَّا يُهِمُّنِي بَعْدِي، وَلَـنْ يَصْبِرَ عَلَـيْكُنَّ إِلا اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لعائشة:

## الفوائد والاستنباط:

- استحباب إعطاء الصدقة للصالحين الزكاة تعطى للمسلم، إذا كان من أهل السهام، وذوي الاستحقاق، سواء أكان صالحا أم فاسقا إلا إذا علم أنه سيستعين بها على ارتكاب ما حرم الله، فإنه يمنع منها، سدا للذريعة، فإذا لم يعلم عنه شيء، أو علم أنه سينتفع بها، فإنه يعطى منها (١١٢).
- وينبغي أن يخص المزكي بزكاته أهل الصلاح والعلم، وأرباب المروءات، فعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "مثل المؤمن، ومثل الإيمان، كمثل الفرس في آخيته يجول، ثم يرجع إلى آخيته، وإن المؤمن يسهو ثم يرجع إلى الإيمان. فأطعموا طعامكم الأتقياء، وأولوا معروفكم المؤمنين.
- وقال ابن تيمية: فمن لا يصلي من أهل الحاجات، لا يعطى شيئا حتى يتوب، ويلتزم أداء الصلاة.
- وهذا حق، فإن ترك الصلاة إثم كبير، لا يصح أن يعان مقترف، حتى يحدث لله توبة.
- ويلحق بتارك الصلاة، العابثون، والمستهترون الذين لا يتورعون عن منكر، ولا ينتهون عن غي، والذين فسدت ضمائر هم، وانطمست فطرهم، وتعطلت حاسة الخير فيهم.
- فهؤلاء لا يعطون من الزكاة إلا إذا كان العطاء يوجههم الوجهة الصالحة ويعينهم على صلاح أنفسهم، بإيقاظ باعث الخير، واستثارة عاطفة التدين (١١٣).

<sup>(</sup>١١٢) فقه السنة، السيد سابق، دار الفكر، بيروت، ط١، ٢٠٠٢م: ١/٤٠٤.

<sup>(</sup>١١٣) فقه السنة، السيد سابق: ١/٤٠٤.

## ١٠ – الهبحث العاشر: الضيف والجبران:

### النصوص الواردة:

الله وَاعْبُدُواْ اللّهَ وَلاَ تُشْرِكُواْ بِهِ شَيْئاً وَبِالْوَالِدَّيْنِ إِحْسَاناً وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالْصَّاحِبِ بِالْجَنبِ وَالْبَارِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ فَلْهَارِ الْجُنُبِ وَالْصَّاحِبِ بِالْجَنبِ وَالْبَالِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ اللهَ لاَيْحِبُّ مَن كَان مُخْتَالاً فَخُوراً ﴾ (١١٤).

الله عليه وسلم - فَقَالَ ((مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكُرِمْ جَارَهُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكُرِمْ جَارَهُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكُرِمْ جَارَةُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمْ جَارَتَهُ)). قَالَ وَمَا جَائِزَتُهُ؟ يَا رَسُولَ اللّهِ، قَالَ: ((يَوْمٌ وَلَيْلُةٌ وَالضّيّافَةُ تَلاَثَةُ أَيّامٍ، فَمَا كَانَ وَرَاءَ ذَلِكَ فَهُو صَدَقَةٌ رَسُولَ اللّهِ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ ليَصْمُتُ ))(١٥٠).

\\- عَنْ عَائِشَةَ - رضي الله عنها - عَنِ النَّبِيِّ - صلى الله عليه وسلم - قَالَ ((مَا زَالَ يُوصِينِي جِبْرِيلُ بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُورِ تُثُهُ))(١١٦).

﴿ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرِ - رضي الله عنه - أَنَّهُ قَالَ: قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّكَ تَبْعَثُنَا فَنَنْزِلُ بِقَوْمٍ فَلاَ يَقْرُونَنَا فَمَا تَرَى؟، فَقَالَ لَنَا رَسُولُ اللَّهِ - صلى الله عليه وسلم -: ((إِنْ نَزَلْتُمْ بِقَوْمٍ فَأَمَرُوا لَكُمْ بِمَا يَنْبَغِي لِلضَّيْفِ فَاقْبَلُوا، فَإِنْ لَمْ يَفْعَلُوا فَخُذُوا مِنْهُمْ حَقَّ الضَّيْفِ النَّهِ الضَّيْفِ الضَّيْفِ الضَّيْفِ الضَّيْفِ اللَّهِ عَلَوا اللهِ اللهُمْ عَلَوا اللهُ اللهُمْ اللهُ عَلَى اللهُ ال

<sup>(</sup>۱۱٤) سورة النساء: ٣٦.

<sup>(</sup>۱۱۵) أخرجه البخاري: ۱۳٤/۲۰.

<sup>(</sup>۱۱٦) أخرجه البخاري: ۲۰/۲۰.

<sup>(</sup>۱۱۷) أخرجه البخاري: ۲۰۹/۲۰.

الله عَنْ أَبِي ذَرِّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((لاَ يَحْقِرَنَ أَحَدُكُمْ شَيْئًا مِنَ الْمَعْرُوفِ، وَإِنْ لَمْ يَجِدْ فَلْيَلْقَ أَخَاهُ بِوَجْهِ طَلْق، وَإِنْ اشْتَرَيْتَ لَحْمًا أَوْ طَبَحْتَ قِدْرًا فَأَكْثِرْ مَرَقَتَهُ وَاغْرِف لِجَارِكَ مِنْهُ)) (١١٨).

## التفسير والشرح:

﴿ الضَيْفُ: هو القادمُ على القوم، النازلُ بهم، ويقال: ضَيْفٌ، على الواحد والجمع، ويجمع أيضًا على: أضياف، وضُميُوف، وضِيفَان، والمرأة ضَميفٌ، وضَيفَةٌ، وأَضفَتُ الرجلَ وضيَقْتُهُ: إذا أنزلتَهُ بك ضيّفًا، وضفِتُ الرجلَ ضيافةً: إذا نَزلتَهُ بك ضيّفًا، وضفْتُ الرجلَ ضيافةً: إذا نَزلتَهُ بك عليه، وكذلك تَضيَقْتُهُ.

والضيافة: مِنْ مكارم الأخلاق، ومَحَاسِنِ الدين، ومِنْ خُلُق النبيِّين، وليست بواجبة، عند عامَّة أهل العلم.

خلافًا لِلَّيْث؛ فإنه أوجبها ليلةً واحدة؛ محتجًّا بقوله صلى الله عليه وسلم: ((لَيلَةَ الضَّيْفِ وَاجَبَةٌ عَلَى كُلِّ مُسلِم، وبقوله: إِنْ نَزَلْتُمْ بِقَوْمٍ فَأَمَرُوا لَكُمْ بِحَقِّ الضَّيْفِ فَاقْبَلُوهُ، وَإِنْ لَمْ يَفْعَلُوا، فَخُذُوا مِنْهُمْ حَقَّ الضَّيْفِ الَّذِي يَنْبَغِي لَهُ)).

وحُجَّةُ الجمهور: قول النبي صلى الله عليه وسلم: ((جَائِزَتُهُ يَـوْمٌ وَلَيْلَـةٌ))، والجائزةُ: العطيَّةُ والصلةُ، التي أصلُهَا على الندب، وقلَّما يستعملُ مثلُ هذا اللفظ في الواجب.

وتأوَّل الجمهورُ أحاديثَ الليث: بأنَّ ذلك كان في أولِ الإسلام؛ إذْ كانت المواساةُ واجبة،، أو كان هذا للمجاهدين في أوَّلِ الإسلام؛ لقلَّة الأزواد،، أو المرادُ به: مَنْ لزمته الضيافةُ من أهل الذمَّة.

ثُمَّ اختلفوا فيمن يخاطَبُ بالضيافة:

<sup>(</sup>۱۱۸) أخرجه الترمذي: ۳۳۹/۳.

فذهب الشافعيُّ: إلى أن المخاطَبَ بها أهلُ الحضر والبادية.

وقال مالك وسُحْنون: إنما ذلك على أهلِ البوادي؛ لتعذّر ما يحتاجُ إليه المسافرُ في البادية، ولتيسرُ ذلك على أهل البادية غالبًا، وتعذّر معلى أهل الحَضر ومشقّيهِ عليهم غالبًا.

وقد رُوِيَ: الضَّيَافَةُ عَلَى أَهْلِ الْوَبَرِ، وَلَيْسَتْ عَلَى أَهْلِ الْمَدَرِ (١١٩).

## الفوائد والاستنباط:

- قال القاضي عياض رحمه الله: معنى الحديث أن من التزم شرائع الإسلام لزمه إكرام جاره وضيفه وبرهما وكل ذلك تعريف بحق الجار وحث على حفظه وقد أوصى الله تعالى بالإحسان إليه في كتابه العزيز وقال صلى الله عليه وسلم: ((ما زال جبريل عليه السلام يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه))، والضيافة من آداب الإسلام وخلق النبيين والصالحين (١٢٠).
- أفاد هذا الحديث: أنها من أخلاق المؤمنين، ومما لا ينبغي لهم أن يتخلّفوا عنها، لما يحصل عليها من الثواب في الآخرة، ولما يترب عليها في الدنيا من إظهار العمل بمكارم الأخلاق، وحُسن الأحدوثة الطيبة، وطيب الثناء، وحصول الرَّاحة للضيف المتعوب بمشقّات السَّفر، المحتاج إلى ما يخفف عليه ما هو فيه من المشقّة، والحاجة.
- ولم تزل الضيافة معمولاً بها في العرب من لدن إبراهيم صلى الله عليه وسلم؛ لأنَّه أول من ضيَّف الضيف. وعادة مستمرة فيهم، حتى أنَّ من تركها يُذَمُّ عُرْفًا، ويُبَخَّلُ ويُقبَّحُ عليه عادة، فنحن وإن لم نقل: إنَّها واجبة

<sup>(</sup>۱۱۹) عون المعبود شرح سنن أبي داود، محمد شمس الحق العظيم آبادي أبو الطيب، دار الكتب العلمية، بيروت، ط۲، ۱٤۱٥ه: ٨ /٢٥٢، والمفهم لما أشكل من تلخيص صحيح مسلم، أبو العباس القرطبي، ت٥٦٦ه، تحقيق: محى الدين مستو، دار ابن كثير، ١٤٦/٠، ١٤٦/١.

<sup>(</sup>۱۲۰) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، أبو زكريا يحيى بن شرف بن مري النووي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط٢، ١٣٩٢ه: ٢/ ١٨.

شرعًا فهي متعينة لما يحصل منها من المصالح، ويندفع بها من المضار عادة وعُرفًا (١٢١).

- ((فليكرم ضيفه)) الغني والفقير، بطلاقة الوجه والإتحاف والزيارة وقد عظم شأن الجار والضيف حيث قرر حقهما بالإيمان بالله واليوم الآخر.
- قال ابن تيمية: ولا يحصل الامتثال إلا بالقيام بكفايته فلو أطعمه بعض كفايته وتركه جائعا لم يكن له مكرما لانتفاء جزء الإكرام وإذا انتفى جزءه انتفى كله(١٢٢).

<sup>(</sup>١٢١) المفهم لما أشكل من تلخيص صحيح مسلم، القرطبي: ١٠٧/١٦.

<sup>(</sup>١٢٢) فيض القدير، المناوي: ٦ /٢٧٢.

<sup>(</sup>١٢٣) الجار: من يقرب مسكنه منك، وهو من الأسماء المتضايفة، فإن الجار لا يكون جارا لغيره إلا وذلك الغير جار له، كالأخ والصديق، مفردات ألفاظ القرآن، الحسين بن محمد بن المفضل أبو القاسم الراغب الأصفهاني، دار القلم، دمشق: ٢٠٣/١.

<sup>(</sup>۱۲٤) سورة النساء: ٣٦.

<sup>(</sup>١٢٥) أنوار التنزيل وأسرار التأويل، (تفسير البيضاوي)، ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر البيضاوي، دار الفكر، بيروت: ١٨٧/١.

وكلما ازداد الجار خيراً بجاره ازدادت خيريته عند الله جلا وعلا، فعن عبد الله بن عمرو بن العاص، عن رسول الله في أنه قال: ((خَيْرُ الأصْحَابِ عِنْدَ اللهِ تَعَالَى خَيْرُهُم لِجَارِهِ))(١٢٦).

والخيرية تتأتى بأي نوع من أنواع البر والمعروف والصلة، فلو كان أحد الجيران أكثر ابتسامة لجاره، أو أكثر لينا بكلامه مع جاره كانت الخيرية له على جاره، وهذا يشير إلى مكانة الجار في الإسلام وحرمته، حيث راعى شرعنا حقوق الجار منتهى الرعاية، كان الجار بها قاب قوسين أو أدنى من أن يكون وارث لجاره، فعَنْ عَائِشة ها، عَنِ النّبِي شَقَالَ: ((ما زال يُوصيني جبريل بالْجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُورَ رُّهُ أَ))(١٢٧)، قال الذهبي: (ويفهم منه تعظيم حق الجار من الإحسان اليه، وإكرامه، وعدم الأذى له، وإنما جاء الحديث في هذا الأسلوب للمبالغة في حفظ حقوق الجار، وعدم الإساءة إليه، حيث أنزله الرسول من أنواع أنواع من أنواع المؤدى). (١٢٨)

- الجار أمارة من أمارات الإيمان بالله تعالى، ودليل عليه، فعَن أَبِي شُريْحِ الْعَدَوِيِّ قَالَ: ((مَنْ كَانَ الْعَدَوِيِّ قَالَ: سَمِعَت أُذُنَايَ وَأَبْصَرَت عَيْنَايَ، حِينَ تَكَلَّمَ النَّبِيُّ فَقَالَ: ((مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمْ جَارَهُ))(١٢٩). وعَنْ أَبِي هُريَرْةَ، قَال: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى: ((وَأَحْسِنْ إِلَى جَارِكَ تَكُنْ مُؤْمِنًا))(١٣٠).

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١٢٦) الأدب المفرد، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، تحقيق: محمد فواد عبد الباقي، دار البشائر الإسلامية، بيروت، ط۳، ١٤٠٩ه: ٥٣ رقم (١١٥)، وأخرجه أحمد: ٢٥٣/٢، رقم (٢٥٦٦)، وأخرجه الترمذي: ٣٩٧/٣ رقم (١٩٤٤).

<sup>(</sup>١٢٧) أخرجه البخاري: ١٠/٨ رقم (٦٠١٤).

<sup>(</sup>١٢٨) حق الجار، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، دار عالم الكتب، الرياض: ٣/١.

<sup>(</sup>۱۲۹) أخرجه البخاري: ۱۳٤/۲۰.

<sup>(</sup>۱۳۰) أخرجه الترمذي: ۱۲۷/٤.



# الفصل الثالث:

# التأثير الاقتصادي لأنواع الإنفاق



- 🕸 المبحث الأول: إطعام الطعام.
- البحث الثانى: إعطاء السائل.
- ۞- المبحث الثالث: بناء المساجد.
- ◊- المبحث الرابع: الصدقة الجارية.

## **الفصل الثالث: التأثير الاقتصادي لأنواع الإنفاق**

من حقوق المال إنفاقه في الأوجه المشروعة وهي نوعان:

أ- واجب: كالإنفاق على النفس والولد والزوجة، وأداء الزكاة المفروضة ونحو ذلك.

ب- مستحب: كصدقة التطوع، والإنفاق في أوجه البر المتنوعة كإطعام الطعام، وإعطاء السائل، وبناء المساجد، والتبرع لمؤسسات البر والإغاثة، والهبات والهدايا، ونحو ذلك.

وكم لهذا الإنفاق من تأثير بالغ في المجتمع وربط لُحْمَتِه، وتماسك أفراده.

## ١ – المبحث الأول: إطعام الطعام:

## النصوص الواردة:

\\\\\- ((وَالْبُدْنَ جَعَلْنَاهَا لَكُم مِّنِ شَعَائِرِ اللَّهِ لَكُمْ فِيهَا خَيْرُ فَاذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهَا صَوَافَّ فَاإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْقَانِعَ وَالْمُعْتَرَكَذَلِكَ سَخَرْنَاهَا لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ))(١٣١).

الله عن أنسَ بْنَ مَالِكٍ أنه قال: قَالَ أَبُو طَلْحَةَ لأُمِّ سُلَيْم لَقَدْ سَمِعْتُ صَوْتَ رَسُول الله عن أنسَ بْنَ مَالِكٍ أنه قال: قَالَ أَبُو طَلْحَةَ لأُمِّ سُلَيْم لَقَدْ سَمِعْتُ صَوْتَ رَسُول اللَّهِ - صلى الله عليه وسلم - ضَعِيفًا، أَعْرِفُ فِيهِ الْجُوعَ فَهَلْ عِنْدَكِ مِنْ شَكِيْمٍ قَالَتْ نَعَمْ. فَأَخْرَجَتْ أَقْرَاصًا مِنْ شَعِيرِ، ثُمَّ أَخْرَجَتْ خِمَارًا لَهَا فَلَفَّتِ الْخُبْزَ ببَعْضيهِ، ثُمَّ دَسَّتْهُ تَحْتَ يَدِي وَلاَتَتْنِي بِبَعْضِهِ، ثُمَّ أَرْسَلَتْنِي إِلَى رَسُولِ اللَّهِ - صلى الله عليه وسلم - قَالَ فَذَهَبْتُ بهِ، فَو جَدْتُ رَسُولَ اللَّهِ - صلى الله عليه وسلم - فِي الْمَسْجِدِ وَمَعَهُ النَّاسُ، فَقُمْتُ عَلَيْهِمْ فَقَالَ لي رَسُولِ اللَّهِ - صلى الله عليه وسلم - ((آرْسَلَكَ أَبُو طَلْحَةً؟)). فَقُلْتُ نَعَمْ. قَالَ: ((بطَعَام؟)). فَقُلْتُ نَعَمْ. فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ - صلى الله عليه وسلم - لِمَنْ مَعَهُ ((قُومُوا)). فَانْطَلَقَ وَانْطَلَقْتُ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ حَتَّى جَنْتُ أَبَا طَلْحَةَ فَأَخْبَرْتُهُ. فَقَالَ أَبُو طَلْحَةَ يَا أُمَّ سُلَيْم، قَدْ جَاءَ رَسُولُ اللَّهِ - صلى الله عليه وسلم - بالنَّاس، وَلَيْسَ عِنْدَنَا مَا نُطْعِمُهُمْ. فَقَالَتِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. فَانْطَلَقَ أَبُو طَلْحَةَ حَتَّى لَقِيَ رَسُولَ اللَّهِ - صلى الله عليه وسلم -، فَأَقْبَلَ رَسُولُ اللَّهِ - صلى الله عليه وسلم - وأَبُو طَلْحَةَ مَعَهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ - صلى الله عليه وسلم -((هَلُمِّي يَا أُمَّ سُلَيْم مَا عِنْدَكِ)). فَأَتَتْ بِذَلِكَ الْخُبْز، فَأَمَرَ بِهِ رَسُولُ اللّهِ - صلى الله عليه وسلم - فَفُتَّ، وَعَصرَتْ أُمُّ سُلَيْم عُكَّةً فَأَدَمَتْهُ (١٣٢)، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صلى الله عليه وسلم - فِيهِ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ يَقُولَ، ثُمَّ قَالَ ((النَّذَن لَعَشَرَةٍ)). فَالَذِنَ لَهُم، فَأَكَلُوا حَتَّى شَبِعُوا ثُمَّ خَرَجُوا، ثُمَّ قَالَ ((ائْذَنْ لَعَشَرَةٍ)). فَأَذِنَ لَهُمْ، فَأَكُلُوا حَتَّى شَبعُوا ثُمَّ خَرَجُوا، ثُمَّ قَالَ ((ائْذَنْ لعَشَرَةٍ)). فَأَذِنَ لَهُمْ، فَأَكَلُوا حَتَّى شَبعُوا ثُمَّ خَرَجُوا

<sup>(</sup>١٣١) سورة الحج: ٣٦.

<sup>(</sup>١٣٢) أدمته: خلطته بالإدام وهو ما يؤكل مع الخبز أي شيء كان.

ثُمَّ قَالَ ((ائْذَنْ لِعَشَرَةٍ)). فَأَكَلَ الْقَوْمُ كُلُّهُمْ وَشَبِعُوا، وَالْقَوْمُ سَبْعُونَ - أَوْ ثَمَانُونَ - رَجُلاً(١٣٣).

الله عند الله عليه وسلم - فَبَعَثَ إِلَى نِسَائِهِ فَقُلْنَ مَا مَعَنَا إِلاَّ الْمَاءُ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صلى الله عليه وسلم - ((مَنْ يَضُمُّ، أَوْ يُضِيفُ هَذَا؟)). فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الأَنْصَارِ: أَنَا. فَانْطَلَقَ بِهِ وسلم - ((مَنْ يَضُمُّ، أَوْ يُضِيفُ هَذَا؟)). فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الأَنْصَارِ: أَنَا. فَانْطَلَقَ بِهِ إِلَى امْرَأَتِهِ، فَقَالَ: أَكْرِمِي ضَيْفَ رَسُولِ اللَّهِ - صلى الله عليه وسلم - فَقَالَتْ: مَا عِنْدَنَا إِلاَّ قُوتُ صِيبَيْانِي. فَقَالَ: هَيِّتِي طَعَامَكِ، وَأَصْبِحِي سِرَاجِكِ، وَنَومِي صِيبَيْانَكِ عِنْدَنَا إِلاَّ قُوتُ صِيبَيْانَهَا، ثُمَّ قَامَت عَنْدَا إِلاَّ قُوتُ صِيبَيْانَهَا، ثُمَّ قَامَت عَلَيْهِ أَرْدُوا عَشَاءً. فَهَيَّأْتُ طَعَامَهَا وَأَصْبَحَتْ سِرَاجَهَا، ونَوَّمَتْ صِيبَانَهَا، ثُمَّ قَامَت كَأَنَّهَا تُصلِحُ سِرَاجَهَا فَأَطْفَأَتْهُ، فَجَعَلاَ يُرِيانِهِ أَنَّهُمَا يَأْكُلانَ، فَبَاتَا طَاوِيَيْنِ، فَلَمَّا مَلْكُالُونَ، فَبَاتَا طَاوِيَيْنِ، فَلَمَّا أَنْهُمَا يَأْكُلانَ، فَبَاتَا طَاوِيَيْنِ، فَلَمَّا أَنْهُمَا يَأْكُلانَ، فَبَاتَا طَاوِيَيْنِ، فَلَمَّا أَصْبُحَ، غَدَا إِلَى رَسُولِ اللَّهُ اللَّيْلَة بَولَا اللهُ وسلم - فَقَالَ ((ضَحِكَ اللَّهُ اللَّيْلَة وسلم عَنْ فَعَالِكُمَا))فَأَنْزَلَ اللَّهُ: ((ويُؤْثُرُونَ عَلَى أَنْفُسِمُ وَلَوْكَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ أَوْ عَجِبَ - مِنْ فَعَالِكُمَا))فَأَنْزَلَ اللَّهُ: ((ويُؤْثُرُونَ عَلَى أَنْفُهُمْ وَلَوْكَانَ عَمُ أَنْفُولُونَ )) (١٣٤).

الله عَدْنِي هُرِيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((إِنَّ اللَّه عَـنَّ وَجَلَّ يَقُولُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَا ابْنَ آدَمَ، مَرضْتُ فَلَمْ تَعُدْنِي، قَالَ: يَا رَبِّ كَيْفَ أَعُـودُكَ وَجَلَّ يَقُولُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَا ابْنَ آدَمَ، مَرضْتُ فَلَمْ تَعُدْنِي، قَالَ: يَا رَبِّ كَيْفَ أَعُـودُكَ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمِينَ؟ قَالَ: أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ عَبْدِي فُلَانًا مَرضَ فَلَمْ تَعُدْهُ، أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ عَبْدِي فُلَانًا مَرضَ فَلَمْ تَعُدْهُ، أَمَا عَلِمْتَ أَنَّكَ لَوْ عُدْتَهُ لَوَجَدْتَنِي عِنْدَهُ، يَا ابْنَ آدَمَ، اسْتَطْعَمْتُكَ فَلَمْ تُطْعِمْنِي؟ قَالَ: يَـا رَبِّ الْعَالَمِينَ؟ قَالَ: أَمَا عَلِمْتَ أَنَّهُ اسْتَطْعَمْنِي؟ قَالَ: أَمَا عَلِمْتَ أَنَّهُ اسْتَطْعَمُكَ عَبْدِي فُلَانُ فَلَمْ وَكَيْفَ أَطْعِمْكَ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمِينَ؟ قَالَ: أَمَا عَلِمْتَ أَنَّهُ اسْتَطْعَمْكَ عَبْدِي فُلَانُ فَلَمْ وَكَيْفَ أَطْعِمْنِي ؟ قَالَ: أَمَا عَلِمْتَ أَنَّهُ اسْتَطْعَمْكَ عَبْدِي فُلَانُ فَلَمْ تُطْعِمْهُ ، أَمَا عَلِمْتَ أَنَّهُ اسْتَطْعَمْكَ عَبْدِي فُلَانُ فَلَمْ وَكَيْفَ أَطْعِمْكَ وَأَنْتَ لَوْ أَطْعَمْتَهُ لَوَجَدْتَ ذَلِكَ عِنْدِي، يَا ابْنَ آدَمَ، اسْتَسْقَيْتُكَ فَلَمْ وَكُيْفَ أَمَا عَلِمْتَ أَنَّكُ لَوْ أَطْعَمْتَهُ لَوَجَدْتَ ذَلِكَ عِنْدِي، يَا ابْنَ آدَمَ، اسْتَسْقَيْتُكَ فَلَمْ

<sup>(</sup>۱۳۳) أخرجه البخاري:۱۲/٥٢٣.

<sup>(</sup>۱۳٤) أخرجه البخاري:١٠١/١٣٠

<sup>(</sup>١٣٥) سورة الحشر:٩.

تَسْقِنِي، قَالَ يَا رَبِّ كَيْفَ أَسْقِيكَ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمِينَ؟ قَالَ اسْتَسْقَاكَ عَبْدِي فُلَانٌ فَلَمْ تَسْقِهِ أَمَا إِنَّكَ لَوْ سَقَيْتَهُ وَجَدْتَ ذَلِكَ عِنْدِي)) (١٣٦).

الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ((أَيُّمَا مُسُلِمٍ كَسَاهُ مَسُلِمٍ كَسَا مُسُلِمً عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ((أَيُّمَا مُسُلِمٍ كَسَاهُ مُسُلِمًا عَلَى عُرْي كَسَاهُ اللَّهُ مِنْ خُصْرِ الْجَنَّةِ، وَأَيُّمَا مُسُلِمً أَطْعَمَ مُسُلِمًا عَلَى عُرْي كَسَاهُ اللَّهُ مِنْ خُصْرِ الْجَنَّةِ، وَأَيُّمَا مُسُلِمٍ سَقَى مُسُلِمًا عَلَى ظَمَإٍ سَقَاهُ اللَّهُ مِنْ الرَّحِيقِ الْمُخْتُومِ))(١٣٧).

## التفسير والشرح:

أي: وجعلنا لكم نَحْرَ البُدْن من شعائر الدين وأعلامه؛ لتتقربوا بها إلى الله، لكم فيها - أيها المتقربون - خير في منافعها من الأكل والصدقة والثواب والأجر، فقولوا عند ذبحها: بسم الله. وتُدْحَر الإبل واقفة قد صنفت ثلاث من قوائمها وقُيدت الرابعة، فإذا سقطت على الأرض جنوبها فقد حلَّ أكلها، فليأكل منها مقربوها تعبدًا ويُطْعِمُوا منها القانع -وهو الفقير الذي لم يسأل تعففًا - والمعترَّ الذي يسأل لحاجته، هكذا سخَر الله البُدْن لكم، لعلكم تشكرون الله على تسخيرها لكم (١٣٩).

المستغنى بما المراد بالقانع والمعتر، فقال ابن عباس: القانع المستغنى بما أعطيته وهو في بيته، والمعتر الذي يتعرض لك ويلم بك أن تعطيه من اللحم ولا يسأل، وكذا قال مجاهد، وقال ابن عباس: القانع المتعفف، والمعتر السائل (وهذا قول قتادة وإبراهيم النخعي)، وقال سعيد ابن جبير: القانع هو السائل، وقال زيد بن

<sup>(</sup>۱۳۲) أخرجه مسلم:۱۲/۱۶۶.

<sup>(</sup>۱۳۷) أخرجه أبو داود:٤٩٨/٤٠.

<sup>(</sup>۱۳۸) سورة الحج: ٣٦.

<sup>(189)</sup> التفسير الميسر، مجمع الملك فهد: 7 / 70.

أسلم: القانع المسكين الذي يطوف، والمعتر الصديق والضعيف الذي يرور، واختار ابن جرير: أن القانع هو السائل لأنه من أقنع بيده إذا رفعها للسؤال، والمعتر من الاعتراء وهو الذي يتعرص لأكل اللحم (١٤٠).

### الفوائد والاستنباط:

- الندب إلى الأكل من الهدايا ووجوب إطعام الفقراء والمساكين منها.
  - وجوب شكر الله على كل إنعام.
- بيان حال رسول الله صلى الله عليه وسلم وما كان عليه من شظف العيش وقلة ذات اليد مع أنه عليه الصلاة والسلام أكرم الخلق على الله ولو كانت

<sup>(</sup>١٤٠) مختصر ابن كثير، للصابوني:٥ / ٣١١.

<sup>(</sup>١٤١) التيسير بشرح الجامع الصغير، زين الدين عبد الرؤوف المناوي، مكتبة الإمام الشافعي، الرياض، ط٣، ١٤٠٨ه: ١ /٥٥٨.

الدنيا تساوي عند الله شيئا لكان أبر الناس بها وأحقهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ولكنها لا تساوى شيئا.

• قال ابن القيم رحمه الله:

لو ساوت الدنيا جناج بعوضة... لو يسق منها الرج ذا الكفران لكنها والله أحقر عنده... من ذا الجناج القاصر الطيران أحقر من جناح البعوضة عند الله فليست بشيء (١٤٢).

- حسن أدب الصحابة مع النبي صلى الله عليه وسلم فإن هـذا الأنصـاري رضي الله عنه قال لزوجته أكرمي ضيف رسول الله صلى الله عليه وسلم فلم يقل أكرمي ضيفنا مع أن الذي أضافه في الحقيقة هو هذا الرجل لكنـه أضافه نيابة عن الرسول عليه الصلاة والسلام فجعله ضـيفا لرسـول الله صلى الله عليه وسلم.
- أنه يجوز عرض الضيافة على الناس و لا يعد هذا من المسالة المذمومة أو لا لأنه لم يعين فلم يقل يا فلان ضيف هذا الرجل حتى نقول إنه أحرجه وإنما هو على سبيل العموم فيجوز للإنسان مثلا إذا نزل به ضيف وكان مشغولا أو ليس عنده ما يضيفه به، أن يقول لمن حوله من يضيف هذا الرجل ؟ و لا حرج في ذلك.
- الإيثار العظيم من هذا الرجل الأنصاري، حيث بات هو، وزوجته، وصبيته، من غير عشتاء، إكراماً لهذا الضيف، الذي نزل ضيفاً على رسول الله صلى الله عليه وسلم.
- أنه يجوز للإنسان أن يؤثر الضيف ونحوه على عائلته وهذا في الأحوال النادرة العارضة، وإلا فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: ((ابدأ بنفسك ثم بمن تعول)).
- ولكن إذا عرضت مثل هذه الأحوال فلا حرج على الإنسان أن يقدم الضيف أو نحوه ممن يجب عليه إكرامه.

<sup>(</sup>١٤٢) شرح رياض الصالحين، محمد بن صالح بن محمد ابن عثيمين، الرياض: ١ / ٥٨٨.

• ومن تأمل الرسول عليه الصلاة والسلام، وهديه، وهدى أصحابه، وجد فيها من مكارم الأخلاق، ومعالي الآداب، ما لو سار الناس عليه، لنالوا بذلك رفعة الدنيا والآخرة (١٤٣).

(۱٤٣) شرح رياض الصالحين، ابن عثيمين: ١ / ٥٨٨.

### ٢ – المبحث الثاني: إعطاء السائل:

#### النصوص الواردة:

((وَأَمَّا السَّائِلُ فَلَا تَنْهَرْ)) (١٤٤).

اللّه عَنْ عَبْدِ الرّحْمَنِ بْنِ بُجَيْدٍ عَنْ جَدَّتِهِ أُمِّ بُجَيْدٍ وَكَانَتْ مِمَّنْ بَايَعَ رَسُولَ اللّهِ مِلَّى اللَّهُ عَلَيْكَ إِنَّ الْمِسْكِينَ لَيَقُومُ صلَّى اللَّهُ عَلَيْكَ إِنَّ الْمِسْكِينَ لَيَقُومُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكِ إِنَّ الْمِسْكِينَ لَيَقُومُ عَلَى بَابِي فَمَا أَجِدُ لَهُ شَيْئًا أُعْطِيهِ إِيَّاهُ؟ فَقَالَ لَهَا رَسُولُ اللَّهِ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((إِنْ لَمْ تَجِدِي لَهُ شَيْئًا تُعْطِينَهُ إِيَّاهُ إِلَّا ظِلْفًا مُحْرَقًا فَادْفَعِيهِ إِلَيْهِ فِي يَدِهِ))(١٤٥).

الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ((أَيُّمَا مُسُلِمٍ كَسَا مُسُلِمٍ كَسَا مُسُلِمً عَنْ النَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ((أَيُّمَا مُسُلِمٍ كَسَا مُسُلِمًا عَلَى عُرْي كَسَاهُ اللَّهُ مِنْ خُصْرِ الْجَنَّةِ وَأَيُّمَا مُسُلِمٍ أَطْعَمَ مُسُلِمًا عَلَى عُرْي كَسَاهُ اللَّهُ مِنْ جُوعٍ أَطْعَمَهُ اللَّهُ مِنْ تُمَارِ الْجَنَّةِ وَأَيُّمَا مُسُلِمٍ سَقَى مُسُلِمًا عَلَى ظَمَإِ سَقَاهُ اللَّهُ مِنْ جُوعٍ أَطْعَمَهُ اللَّهُ مِنْ تُمَارِ الْجَنَّةِ وَأَيُّمَا مُسُلِمٍ سَقَى مُسُلِمًا عَلَى ظَمَإِ سَقَاهُ اللَّهُ مِنْ الرَّحِيق الْمَخْتُومِ)) (١٤٦٠).

﴿ اللّهُ عَبّاس، لِلسَّائِل: جَاءَ سَائِلٌ فَسَأَلَ ابْنَ عَبّاس، فَقَالَ ابْنُ عَبّاس، لِلسَّائِل: أَتَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: أَتَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: سَأَلْتَ وَلِلسَّائِلِ حَقِّ، إِنّهُ لَحَقٌ عَلَيْنَا أَنْ نَصِلَكَ، وَتَصُومُ رَمَضَانَ ؟ قَالَ: سَعَمْ. قَالَ: سَأَلْتَ وَلِلسَّائِلِ حَقِّ، إِنّهُ لَحَقٌ عَلَيْنَا أَنْ نَصِلَكَ، فَأَعْطَاهُ ثَوْبًا ثُمُّ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: ((مَا مِنْ مُسلِمٍ فَأَعْطَاهُ ثَوْبًا إِلاَّ كَانَ فِي حِفْظٍ مِنَ اللهِ مَا دَامَ مِنْهُ عَلَيْهِ خِرْقَةً))(١٤٧).

<sup>(</sup>١٤٤) سورة الضحى:١٠.

<sup>(</sup>١٤٥) أخرجه أبو داود:٤/٧٧٤.

<sup>(</sup>١٤٦) أخرجه أبو داود:٤٩٨/٤.

<sup>(</sup>۱٤۷) أخرجه الترمذي:٤/٢٣٣.

#### التفسير والشرح:

\$ - ﴿ وأما السائل ﴾ و هو الفقير المسكين وذو الحاجة يسألك ما يسدّ خلّته فاعطه ما وجدت عطاءً أو ورده بكلمة طيبة تشرح صدره وتخفف ألم نفسه و لا تنهره بزجر عنيف و لا بقول غير لطيف ذاكرا ما كنت عليه من حاجة وما كنت تشعر به من احتياج (١٤٨).

الله المُعْدِ وَالشَّاة وَالظَّبْي وَلَوْ كَانَ مَا يَدْفَع بِهِ ظِلْفًا وَهُوَ لِلْبَقَرِ وَالشَّاة وَالظَّبْي وَشَيْهه بِمَنْزِلَةِ الْقَدَم مِنَّا كَالْحَافِرِ لِلْفَرَسِ وَالْبَعْل وَالْخُفَّ لِلْبَعِيرِ يَعْنِي شَيْئًا يَسِيرًا. (مُحْرَقًا): مِنْ الْإِحْرَاق أَرَادَ الْمُبَالَغَة فِي رَدِّ السَّائِل بِأَدْنَى مَا تَيَسَّرَ وَلَمْ يُرِدْ صُدُور هَذَا الْفِعْل مِنْ الْمَسْئُول مِنْهُ، فَإِنَّ الظِّلْف الْمُحْرَق غَيْر مُنْتَفَع بِهِ إِلَّا إِذَا كَانَ الْوَقْت زَمَن الْقَحْط (١٤٩).

#### الفوائد والاستنباط:

- ﴿ وَأَمَّا السَّائِلُ فَلَا تُنْهَرُ ﴾ فهذا يشمل السائل عن العلوم النافعة والسائل لما يحتاجه من أمور الدنيا، من مال وغيره (١٥٠).
- أن الجزاء على أعطاء السائل من جنس العمل: فمن أنفق شيئاً لله عوضه الله من جنس نفقته ما هو خير له، فيُحِسن إليه من نوع ما أحسن، ويُعطيه من مثل ما أعطى، جزاءاً وفاقاً، وقد دلت على ذلك أحاديث وآثار عديدة، منها: ((أن رجلاً جاء بناقة مخطومة فقال: هذه في سبيل الله، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: ((لك بها يوم القيامة سبعمائة ناقة كلها مخطومة))، وقوله صلى الله عليه وسلم: ((لا يستر عبد عبداً في الدنيا إلا سستره الله يوم القيامة)) والستر هنا شامل لمعايب العبد وعورته، وقوله صلى الله عليه وسلم المعايب العبد وعورته، وقوله صلى الله

<sup>(</sup>١٤٨) أيسر التفاسير، أبو بكر الجزائري:٤١٠/ ٤.

<sup>(</sup>١٤٩) عون المعبود شرح سنن أبي داود، العظيم آبادي: ٤ /٧٤.

<sup>(</sup>١٥٠) بهجة قلوب الأبرار وقرة عيون الأخيار في شرح جوامع الأخبار، عبد الرحمن بن ناصر السعدي، وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، المملكة العربية السعودية، ط٤، ٢٥٩/١هـ: ١٩٥١.

عليه وسلم: ((أيُّمَا مسلم كسا مسلماً ثوباً على عُري كساه الله من خضر الجنة، وأيُّمَا مسلم أطعم مسلماً على جوع أطعمه الله من ثمار الجنة، وأيُّمَا مسلم سقى مسلماً على ظمأ سقاه الله من الرحيق المختوم)).

ولا يقتصر الأمر على المجازاة على الصدقة بمثلها ؛ بل الأمر يتجاوز ذلك اللي حال المتصدق عليه ؛ إذ بمقدار إدخالها للسرور عليه، وإزالتها لشدائده، وتفريجها لمضايقه، وإصلاحها لحاله، ومعونتها له وسترها عليه ؛ ينال المتصدق أجره من الله من جنس ذلك (١٥١).

- ١. فقراء سُوُّال.
- فقراء محرومون ولكنهم لا يسألون.

فقال: "وَفِي أَمْوَالِهِمْ حَقُّ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ" ولهذا يجب على مخرجي الزكاة والمحسنين أن لا يقتصروا على السؤال، بل عليهم التفتيش والبحث عن الصنف الآخر العفيف المحروم ليوصلوا إليهم حقهم.

وفي المقابل نهى الشارع الحكيم وحذر وتوعد السُؤّال غير المحتاجين، عن الإلحاف والإلحاح في المسألة، والاستشراف والتطلع إلى ما عند الناس. أما ما أتى المرء من غير مسألة فلا حرج عليه في أخذه.

ومن الأدلة على ذلك:

١. عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((مَنْ سَنَالَ النَّاسَ أَمْوَ اللهُمْ تَكَثُرًا فَإِنَّمَا يَسْأَلُ جَمْرًا فَلْيَسْتَقِلَّ أَوْ ليَسْتَكْثِرْ))(١٥٢).

<sup>(</sup>١٥١) سنابل الخير، فيصل بن على البعداني، مقال منشور في مجلة البيان، العدد ١٥٧: ١٤.

<sup>(</sup>١٥٢) أخرجه مسلم.

٢. وعن عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عُمرَ - رضي الله عنه - قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: ((مَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَسْأَلُ النَّاسَ حَتَّى يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَيْسَ فِي وَجْهِهِ مُزْعَةُ لَحْمٍ))(١٥٣).

الله عليه وسلم أَسْأَلُهُ فِيهَا فَقَالَ: ((أَقِمْ حَتَّى تَأْتِينَا الصَّدَقَةُ فَأَنَيْتُ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم أَسْأَلُهُ فِيهَا فَقَالَ: ((أَقِمْ حَتَّى تَأْتِينَا الصَّدَقَةُ فَنَأْمُرَ لَكَ بِهَا)). قَالَ ثُمَّ قَالَ: ((يَا قَبِيصَةُ إِنَّ الْمَسْأَلَةَ لاَ تَحِلُّ إِلاَّ لأَحَدِ ثَلاَثَةٍ رَجُل تَحَمَّلَ حَمَالَةً فَحَلَّتٌ لَهُ الْمَسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيبَهَا ثُمَّ يُمسِكُ ورَجُل أَصَابَتْهُ جَائِحَةً اجْتَاحَتْ مَالَهُ فَحَلَّتْ لَهُ الْمَسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيبَهَا ثُمَّ يُمسِكُ ورَجُل أَصَابَتْهُ جَائِحَةً اجْتَاحَتْ مَالَهُ فَحَلَّتْ لَهُ الْمَسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيبَهَا ثُمَّ يُمسِكُ ورَجُل أَصَابَتْهُ جَائِحَةً اجْتَاحَتْ مَالَهُ فَحَلَّتْ لَهُ الْمَسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيبَ قِوَامًا مِنْ عَيْشٍ – أَوْ قَالَ سِذَادًا مِنْ عَيْشٍ – وَرَجُل أَصَابَتْهُ فَاقَةٌ فَحَلَّتْ لَهُ الْمَسْأَلَةُ حَتَّى يُقُومَ ثَلَاثَةٌ مِنْ ذَوِى الْحَجَا مِنْ قَوْمِهِ لَقَدْ أَصَابَتْ فُلَانًا فَاقَةٌ فَحَلَّتْ لَهُ الْمَسْأَلَةُ مِنَ الْمَسْأَلَةُ بَا يَعُش بَ فَوْمَهِ لَقَدْ أَصَابَتْ فُلَانًا فَاقَةٌ فَحَلَّتْ لَهُ الْمَسْأَلَةِ بَا يُصِيبَ قِوَامًا مِنْ عَيْشٍ – أَوْ قَالَ سِذِادًا مِنْ عَيْشٍ – فَمَا سِواهُنَ مِن الْمُسْأَلَةِ بَا يُصَيِبَ قُوامًا مِنْ عَيْشٍ عَيْشٍ عَالًا مِنْ عَيْشٍ عَلْ الْمَسْأَلَةِ بَا عَيْشِ عَيْشٍ عَيْشٍ عَالَمُ مِنْ الْمُسَالَلَةِ بَا عَيْشِ عَيْشٍ عَلَاهً مَا مِنْ عَيْشٍ عَالَهُ الْمَسْأَلَةِ بَا عَيْشِ عَلْمَا مِنْ عَيْشٍ عَرْبُهُ المَعْتَا يَأْكُلُهَا صَاحِبُهَا سُحْتًا مِنْ عَيْشٍ عَلْمَا مِنْ عَيْشٍ عَلَاهً مَا مُعْتًا مِنْ عَيْشٍ عَلْمَا مِنْ عَيْشٍ عَلْمَا مِنْ عَيْشٍ عَلْمَا مَا مِنْ عَيْشٍ عَلْمَا مِنْ عَيْشٍ عَلْمَا مِنْ عَيْشٍ عَلْمَا مَا عَنْ عَلْمَا اللّهُ عَلْمَا مِنْ عَيْشِ عَلْمَا مِنْ عَيْشُ عَلْمَا مَا عَلْمَا مِنْ عَلْمَا مَنْ عَلْمَا مَلْ عَلْمَا مِلْ عَلْمَا مِنْ عَيْشِ عَلَا مِنْ عَلْمَا مُنْ عَلْمَا مِنْ عَلَالَهُ مَا مَا عَلْمَا مِنْ عَلْمَا مِنْ عَلْمَا مِنْ عَلْمَ عَلْمَ اللْعَلْمَ عَلْمَ مَلْمَا مَا عَلْمُ مَا مَا مُعْمَا مِنْ عَلْمَا مِنْ عَلْمَا مَا عَلْمَا مِنْ الْمُعَالَقُهُ فَلَامُ مَا مَا عَلَامُ الْمُعَلِّمُ مَا مَا عَلْمَا مُعْمَا مِنْ عَلَامُ الْمِ

فهؤ لاء الثلاثة فقط هم الذين تحل لهم المسألة: تحمل الحمالة للصلح، إصابة الجائحة في المال، الفاقة والفقر المدقع.

فإن كان السائل من هؤلاء، فالمسألة جائزة بدون قيد بنص الحديث. أما غير هؤلاء فلا يجوز له سؤال الناس -أصلاً - ولو في غير المسجد، فإذا فعل ذلك في المسجد كان إثماً زائداً.

<sup>(</sup>١٥٣) أخرجه البخاري.

#### ٣ – الهبحث الثالث: بناء الهساجد:

#### 🐉 النصوص الواردة:

الله عَمْرُ مَسَاجِدَ اللهِ مَنِ آمَنِ بِاللهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَلَمْ يَخْسَ اللهِ اللهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَلَمْ يَخْسَ اللهَ فَعَسَى أُوْلِئِكَ أَنِ يَكُونُواْ مِنَ الْمُهَّدِينِ ﴾ (٢٥٦).

ﷺ- عَنْ عُثْمَانَ بْنِ عَفَّانَ، قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: ((مَنْ بَنَى لِلَّهِ مَسْجِدًا بَنَى اللَّهُ لَهُ مِثْلَهُ فِي الجَنَّةِ)) (۱۵۷).

الله عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ أَنَّ رَسُولَ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ((مَنْ بَنَى مَنْجِدًا لِلّهِ كَمَفْحَصِ قَطَاةٍ أَوْ أَصْغَرَ بَنَى اللّهُ لَهُ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ))(١٥٨).

#### التفسير والشرح:

<sup>(</sup>١٥٤) سورة البقرة: ١٢٧.

<sup>(</sup>١٥٥) سورة النور: ٣٦.

<sup>(</sup>١٥٦) سورة التوبة: ١٨.

<sup>(</sup>۱۵۷) أخرجه الترمذي: ١/٢٠/١.

<sup>(</sup>۱۵۸) أخرجه ابن ماجه: ۲/۲۰.

<sup>(</sup>١٥٩) المشروع والممنوع في المسجد، محمد بن علي العرفج، وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، المملكة العربية السعودية، ط١، ١٤١٩ه: ١ /١٢.

- النوع الأول: النصوص العامة:

ومن ذلك: قول تعالى: ﴿ وَمَا يَفْعَلُوا مِن خَيْرٍ فَلَن يُكُفَرُوهُ وَاللَّهُ عَلِيمُ بِالْمُتَقِينِ } ﴿ (١٦٠).

- النوع الثاني: الأدلة الخاصة بعمارة المساجد:

ومن ذلك: قوله تعالى: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِن اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكَّرَ فِيهَا اسْمُهُ ﴾، والمراد بالبيوت هنا المساجد، ومعنى أذن: أي أمر وقضى، ومعنى تُرفع: تُبنى وتُعلى.

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبّنَا تَقَبَلُ مِنّا إِنّك أَنت السّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾. فالله تعالى يشيد بنبيه وخليله إبر اهيم عليه السلام ببنائه للبيت الحرام. وتشير الآية إلى أن بناء المساجد من الأعمال الخيرية التي يثاب عليها الإنسان مع القبول، فجاء في آخر الآية ما يرشد إلى أن بناء البيت من الأعمال الصالحة التي عملها إبر اهيم مع ابنه إسماعيل، حيث سألا ربهما أن يتقبل منهما عملهما إنه هو السميع العليم.

الله و العمارة تتناول رمّ ما استرمّ منها، وقمها وتنظيفها، وتتويرها بالمصابيح، والعمارة تتناول رمّ ما استرمّ منها، وقمها وتنظيفها، وتتويرها بالمصابيح، وتعظيمها، واعتيادها للعبادة والذكر، ومن الذكر درس العلم، بل هو أجلّه وأعظمه، وصيانتها مما لم تبن له المساجد من أحاديث الدنيا فضلاً عن فضول الحديث الدنيا.

ففي هذا النص القرآني شهادة لعُمَّار المساجد، ذلك أن عمارة المساجد من شأن المؤمنين وهم الحقيقيون بعمارة المساجد حسيا ومعنويا.

الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((من بنى الله مسجداً)) التنكير فيه للشيوع فيدخل فيه الكبير والصغير.

<sup>(</sup>١٦٠) سورة آل عمران: ١١٥.

<sup>(</sup>١٦١) الكشاف، أبو القاسم الزمخشري، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤٠٧ه: ٢ /٤٠٦، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل، البيضاوي: ١٣٦/١.

اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((لله))، يعني يبتغي به وجه الله. الله،

ﷺ- قوله صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((بنى الله له مثله)): قال النووي: يحتمل قوله ((مثله)) أمرين:

الأول: أن يكون معناه بنى الله تعالى مثله في مسمى البيت وأما صفته في السعة وغيرها فمعلوم فضلها وأنها مما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر.

الثاني: أن فضله على بيوت الجنة كفضل المسجد على بيوت الدنيا(١٦٢).

#### الفوائد والاستنباط:

- فضيلة عمارة المساجد بالعبادة فيها وتطهيرها وصيانتها وإنشائها.
- فضيلة المسلم وشرفه، إذ كل من يسأل عن دينه يجيب بجواب هو الكفر إلا المسلم فإنه يقول: مسلم أي لله تعالى فهو إذاً المؤمن وغيره الكافر.
- وجوب الإيمان بالله واليوم الآخر وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة والخشية من الله تعالى.
- أهل الأمن والنجاة من النار هم أصحاب الصفات الأربع المذكورة في الآية الكربمة.
- قوله صلى الله عليه وسلم: ((ولو كمفحص قطاة)) أي: الموضع الذي تصلحه من الأرض لبيضها، ولكنه أراد المبالغة في الصغر، حتى لا يحتقر أحد ما بناه من المساجد ولو في غاية الصغر، وقد يدخل في ذلك من ساهم في بنائه ولو باللبن أو الطين، أو عمل فيه بيده، أو دفع أجرة العاملين أو نحوه (١٦٣).

<sup>(</sup>١٦٢) تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، المباركفوري: ٢ / ٢٦٣.

<sup>(</sup>١٦٣) فصول ومسائل تتعلق بالمساجد، عبد الله بن عبد السرحمن ابن جبرين، وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، المملكة العربية السعودية، ط١، ١٤١٩ه: ١ /١١.

#### 2 – المبحث الرابع: الصدقة الجارية:

#### النصوص الواردة:

اللهُ قَرْضًا للهُ قَرْضًا للهُ قَرْضًا فَيْضًا عَفَهُ لَهُ أَضْعَافًا كَثِيرَةً ﴾ (١٦٤)

الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ((إِذَا مَاتَ الْإِنْسَانُ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ((إِذَا مَاتَ الْإِنْسَانُ الله عَنْهُ عَمْلُهُ إِلَّا مِنْ تَلَاثَةٍ إِلَّا مِنْ صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ أَوْ عِلْمٍ يُنْتَفَعُ بِهِ أَوْ وَلَدٍ صَالِحٍ يَدْعُو لَهُ))(١٦٥).

﴿ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((إِنَّ مِمَّا يَلْحَقُ الْمُؤْمِنَ مِنْ عَمَلِهِ وَحَسَنَاتِهِ بَعْدَ مَوْتِهِ عِلْمًا عَلَّمَهُ، وَنَشَرَهُ، وَوَلَدًا صَالِحًا تَركَهُ، الْمُؤْمِنَ مِنْ عَمَلِهِ وَحَسَنَاتِهِ بَعْدَ مَوْتِهِ عِلْمًا عَلَّمَهُ، وَنَشَرَهُ، وَوَلَدًا صَالِحًا تَركَهُ، وَمُصْحَفًا وَرَّثَهُ، أَوْ مَسْجِدًا بَنَاهُ، أَوْ بَيْتًا لِابْنِ السَّبِيلِ بَنَاهُ، أَوْ نَهْرًا أَجْرَاهُ، أَوْ مَصْحَقًة وَرَثَهُ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهِ))(١٦٦). صَدَقَةً أَخْرَجَهَا مِنْ مَالِهِ فِي صِحَتِهِ وَحَيَاتِهِ، يَلْحَقُهُ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهِ))(١٦٦).

#### التفسير والشرح:

\$\frac{\pi}{28}- الصدقة الجارية: هي التي يستمر ثوابها بعد وفاة الإنسان، ولذلك خصها كثير من العلماء وسماها (الوقف) كمن بنى مسجداً، لأنه يجري عليه ثوابه ما دام الوقف باقياً. وأما ما لا يستمر ثوابه – كإطعام الفقراء والمساكين – فإنه لا يصح أن يسمى صدقة جارية، وإن كان فيه ثواب عظيم، إلا أنه لا يسمى صدقة جارية.

<sup>(</sup>١٦٤) سورة البقرة: ٢٤٥.

<sup>(</sup>١٦٥) أخرجه مسلم: ٨/٥٠٥.

<sup>(</sup>١٦٦) أخرجه ابن ماجه: ١٨١/١.

وقال الشيخ ابن عثيمين في شرح رياض الصالحين: الصدقة الجارية: كل عمل صالح يستمر للإنسان بعد موته. والذي يتصدق به الإنسان من ماله، هو ماله الحقيقي الباقي له، الذي ينتفع به (١٦٧).

#### الفوائد والاستنباط:

• = من الصدقات الاختيارية: الصدقة الجارية (الوقف الخيري): وقد حث عليها رسول الله صلى الله عليه وسلم كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاثة أشياء: صدقة جارية..".

واستجاب المسلمين لهذا الترغيب فأصبحت الصدقات الجارية من الكثرة والضخامة ما يجعلها مفخرة وميزة للنظام الإسلامي، إذا تتبع المسلمين مكامن الحاجات الاجتماعية الظاهرة والخفية فارصدوا لها الأوقاف المختلفة التي شملت كافة احتياجات الإنسان والحيوان (١٦٨).

#### • = الأهداف الخاصة للوقف(١٦٩):

للوقف عند المسلمين عدة أهداف خيرية واجتماعية حميدة، منها ما يقصد به المجتمع ومنها ما يقصد به حماية الأسر وتلاحمها وترابطها وتعاونها على البر والتقوى بصفتها اللبنة الأولى للمجتمع ومنها ما يعود على الموقف نفسه من أجر وثواب يناله بسبب الوقف وإليك أهم أهداف الوقف:

• تحقيق مبدأ التكافل بين الأمة المسلمة وإيجاد التوازن في المجتمع فإن الله - سبحانه وتعالى - جعل الناس مختلفين في الصفات متباينين في الطاقة والقدرة، والوقف عامل من عوامل تنظيم الحياة بمنهج حميد يرفع من مكانة الفقير ويقوى الضعيف، ويعين العاجز، ويحفظ حياة المعدم، من غير

(١٦٨) سياسة الإسلام في محاربة الفقر، ياسين الشرجبي، موسوعة البحوث والمقالات العلمية، جمع: على بن نايف الشحود: ٥.

<sup>(</sup>١٦٧) شرح رياض الصالحين، ابن عثيمين: ١٣/٤.

<sup>(</sup>١٦٩) أهمية الوقف وحكمة مشروعيته، عبد الله بن أحمد الزيد، مجلة البحوث الإسلامية، العدد٣٦، عام ١٤١٣، الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، المملكة العربية السعودية: ٢٠٨.

مضرة بالغني و لا ظلم يلحق بالقوي، وإنما يحفظ لكل حقه بغاية الحكمة والعدل، فتحصل بذلك المودة وتسود الأخوة ويعم الاستقرار، وتتيسر سبل التعاون والتعايش بنفوس راضية مطمئنة.

- في الوقف ضمان لبقاء المال ودوام الانتفاع به والاستفادة منه مدة طويلة، فإن الموقوف محبوس أبدا على ما قصد له لا يجوز لأحد أن يتصرف به تصرفا يفقده صفة الديمومة والبقاء.
- في الوقف استمرار للنفع العائد من المال المحبس، فثوابه مستمر لموقف ه حيا أو ميتا وداخل في الصدقة الجارية التي أخبر الرسول صلى الله عليه وسلم أنها من العمل الذي لا ينقطع، وهو أيضا مستمر النفع للموقوف عليه ومتجدد الانتفاع منه أزمنة متطاولة.

قال الدهلوي (۱۷۰): (استنبطه – أي الوقف – النبي – صلى الله عليه وسلم – لمصالح لا توجد في سائر الصدقات فإن الإنسان ربما يصرف في سبيل الله مالا كثيرا ثم يفنى فيحتاج أولئك الفقراء تارة أخرى، ويجئ أقوام آخرون من الفقراء فيبقون محرومين، فلا أحسن ولا أنفع للعامة من أن يكون شيء حبسا للفقراء وابن السبيل يصرف عليهم منافعه ويبقى أصله).

- للوقف هدف أعلى وأسمى من بقية الأهداف وهو امتثال أمر الله سبحانه وتعالى بالإنفاق والتصدق والبذل في وجوه البر، كما أن فيه امتثالا لأمر الرسول صلى الله عليه وسلم بالصدقة وحثه عليها.
- في الوقف تحقيق لأهداف اجتماعية واسعة وأغراض خيرية شاملة كدور العلم والوقف على طلبة العلوم الشرعية والعلوم المباحة التي تعود بالنفع على المسلمين والتي هي من متطلبات المجتمع المسلم، وما يتبع ذلك من أبحاث ودراسات تكون من وسائل تتمية المجتمع المسلم وإغنائه عما بيد عدوه.

<sup>(</sup>١٧٠) حجة الله البالغة، أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوي، (تحقيق: سيد سابق)، دار الكتب الحديثة، القاهرة: ٢ / ١١٦.

- بالوقف يمكن للمرء أن يؤمن مستقبله ومستقبل ذريته بإيجاد مـورد ثابـت يضمنه ويكون واقيا لهم عن الحاجة والعوز والفقر، فقـد جبلـت الـنفس البشرية على الحرص على المال وفي الوقف وسيلة مباحة لتحقيق تلـك الرغبة.
- في الوقف وسيلة لحصول الأجر والثواب من الله تعالى وتكثيرها. كما أن فيه وسيلة للتكفير عن الذنوب ومحوها، وفي الكل تحقيق للراحة والطمأنينة النفسية في الدنيا، والفوز بنتائج ذلك في الدار الآخرة.

## 

# الفصل الرابع:

# الأثر الحاصل للمنفق في الدنيا والآخرة



- المبحث الأول: الأثر الدنيوى للإنفاق.
- ◊- المبحث الثاني: الأثر الأخروي للإنفاق.

# الفصل الرابع: الأثر الحاصل للمنفق في الدنيا والآخرة

الإنفاق دليل على صدق الإيمان، لأن الإيمان حينما يتمكن من النفس البشرية يسمو بالنفس ويعلو بالهمّة، وحينما تكون النفوس عظيمة تعلو بالإنسان على ماديته الحيوانية إلى الروحانية الصافية التي ترقى به من الفردية إلى الشعور بالآخرين، إلى مشاركتهم آلامهم، والبذل والإنفاق، ثم الإيثار حتى تصل إلى مرحلة التضحية والفداء.

وبهذا يكون المجتمع المسلم مجتمع التكافل والرحمة والتلاحم الروابط الإنسانية يسود العدل والإحسان والتكامل وتشد أفراده روابط الأخوة وتشابك المصالح.

## ١ – الهبحث الأول: الأثر الدنبيوي للإنفاق:

#### 🖏 النصوص الواردة:

الله عَمْ الله الله عَمْ الله الله عَمْ الله عَمَا الله عَمْ الله عَم

ﷺ- عن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((صنائع المعروف تقي مصارع السوء، وصدقة السر تطفئ غضب الربّ، وصلة الرحم تزيد في العمر))(١٧٣).

الله عليه وسلم قال: ((ما نقص الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((ما نقص مالٌ من صدقة – أو ما نقصت صدقة من مال – وما زاد الله عبدا بعفو إلا عزّا، وما تواضع أحدٌ لله إلا رفعه الله))(١٧٤).

(۱۷۱) سورة البقرة: ۲٦١.

<sup>(</sup>۱۷۲) المعجم الكبير، أبو القاسم سليمان بن احمد الطبراني، ت ٣٦٠ ه، تحقيق: حمدي بن عبد المجيد، مكتبة العلوم والحكم، الموصل، ط٢، ١٤٠٤ ه.

<sup>(</sup>۱۷۳) أخرجه الترمذي.

<sup>(</sup>١٧٤) مصنف عبد الرزاق، أبو بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني، المكتب الإسلامي، بيروت، ط٢، ١٠٤ ه، والمستدرك على الصحيحين، محمد بن عبد الله أبو عبد الله الحاكم النيسابوري، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١١١ ه، وصحيح ابن حبان، محمد بن حبان بن أحمد أبو حاتم التميمي البستي، ترتيب ابن بلبان، تحقيق: شعيب الأرنوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٢، ١٤١٤ ه.

#### التفسير والشرح:

₩- هذا الإنفاق له فوائد عظيمة ومزايا حميدة، وتشتمل على حكم وأسرار بديعة، منها ما يتعلق بثوابها وجزائها عند الله يوم القيامة، ومنها ما هو عاجل في الدنيا، وفوائد الصدقات في الدنيا منها ما يعود على المتصدّق نفسه، ومنها ما يعود على المتصدَّق عليه، ومنها ما يعود على المجتمع، والفوائد التي تعود على المتصدق نفسه في الدنيا كثيرة ومنها ما يلي (١٧٥):

₩- الصدقة تدفع البلاء عن المتصدّق وأهل بيته، وتمنع ميتة السوء، وقد بيّن النبى صلى الله عليه وسلم ذلك بالتمثيل.

عن الحارث الأشعري رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ((إن الله أمر يحى بن زكريا بخمس كلمات أن يعمل بها ويأمر بني إسرائيل أن يعملوا بها .....)) فذكر الحديث الطويل وفيه: ((وآمُرُكم بالصدقة، فإن مثل ذلك كمثل رجل أسره العدوُّ، فأوثقوا يده إلى عنقه، وقدّموه ليضربوا عنقه، فقال: أنا أفديه منكم بالقليل والكثير، فقدى نفسه منهم ...))(١٧٦).

يقول ابن القيم رحمه الله في تعليقه على الحديث: هذا أيضًا من الكلام الذي برهانه وجوده، ودليله وقوعه، فإن للصدقة تأثيرًا عجيبًا في دفع أنواع البلاء، ولو كانت من فاجر أو ظالم، بل من كافر، فإن الله تعالى يدفع بها عنه أنواعا من البلاء، وهذا أمر معلوم عند الناس خاصتهم وعامتهم، وأهل الأرض كلهم مقرون به لأنهم جرّبوه.

<sup>(</sup>١٧٥) فوائد الصدقة وثمراتها في الدنيا والآخرة، عبد القادر عبد الكريم جوندل.

<sup>(</sup>١٧٦) أخرجه أحمد، والترمذي، ومسند أبي داود الطيالسي، سليمان بن داود أبو داود الفارسي البصري الطيالسي، دار المعرفة، بيروت.

وفي تمثيل النبي صلى الله عليه وسلم ذلك بمن قدّم ليضرب عنقه، فافتدى نفسه منهم بماله، كفاية، فإن الصدقة تفدى العبد من عذاب الله تعالى، فإن ذنوبه وخطاياه تقتضي هلاكه، فتجيء الصدقة تفديه من العذاب وتفكه منه (۱۷۷).

وقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن الصدقة تدفع البلاء، وتمنع ميتة السوء. وعن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((باكروا بالصدقة فإن البلاء لا يتخطّاها))(١٧٨).

\$ - ومن فوائد الإنفاق وآثاره الحميدة التي يجنيها المتصدق إذا أحسن القصد وأخلص العمل لوجه الله أنه يزيل الخطايا، ويغسل صحيفة صاحبه من الأدناس، ويطهرها من الذنوب، فهو وسيلة من وسائل تطهير النفس وتهذيب الأخلاق. ومما يدل على ذلك ما يأتى:

عن حذيفة رضي الله عنه قال: قال عمر رضي الله عنه: أيكم يحفظ حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الفتنة؟ قال: قلت: أنا أحفظه كما قال، قال: إنك عليه لجريء فكيف قال؟ قلت: ((فتنة الرجل في أهله وولده وجاره تكفّرها الصلاة والصدقة والمعروف))(١٧٩).

عن عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ((ثلاث، والذي نفس محمد بيده إن كنتُ لحالفا عليهنّ: لا ينقتص مال من صدقة فتصدّقوا، ولا يعفو رجلٌ عن مظلمة يريد بها وجه الله إلا رفعه الله

<sup>(</sup>۱۷۷) الوابل الصيب من الكلم الطيب، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله ابن قيم الجوزية، تحقيق: محمد عبد الرحمن عوض، دار الكتاب العربي، بيروت، ط١، ١٩٨٥م: ٥٧ - ٥٥

<sup>(</sup>١٧٨) أخرجه الطبراني في الأوسط.

<sup>(</sup>۱۷۹) أخرجه البخاري ومسلم.

بها عزّا يوم القيامة، ولا يفتح رجلٌ على نفسه باب مسألة إلا فتح الله عليه باب فقر))(١٨٠٠).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما رفعه قال: ((ما نقصت صدقة من مال قطّ، وما مَدَّ عبدٌ يده بصدقة إلا ألقيت بيد الله قبل أن تقع في يد السائل، ولا فتح عبدٌ باب مسألة له عنها غنى، إلا فتح الله عليه باب فقر))(١٨١).

وكذلك أوضح النبي صلى الله عليه وسلم أن الله تعالى يُخلف على المنفق، بمعنى أن ما ينقص من المال بسبب الصدقة لا يلبث الله تعالى أن يُعوّضه بما يُعطى المتصدّق من رزقه المتجدّد.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ((ما من يوم يُصبح العباد فيه إلا ملكان ينزلان فيقول أحدهما: اللهم أعط منفقًا خلفًا، ويقول الآخر: اللهم أعط ممسكًا تلفًا))(١٨٢).

الله عليه وسلم أن إخراج الصدقة أيؤلم سبعين شيطانا رجيما حرصوا الشياطين، الله عليه وسلم أن إخراج الصدقة أيؤلم سبعين شيطانا رجيما حرصوا على عدم أدائها.

فعن بريدة بن الحصيب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((لا يخرج رجل شيئا من الصدقة حتى يفك عنه لحيى سبعين شيطانا))(١٨٣).

قال الشيخ أحمد البنا الساعاتي في شرح الحديث: والمعنى أن كل إنسان لــه شياطين كثيرة، تمنعه عن سبل الخير وتوسوس له بتحسين ذلك، لأن الشيطان عدو الإنسان بنص القرآن، لا يريد له الخير، والصدقة من الأعمال الخيرية التي تقرب

<sup>(</sup>۱۸۰) شرح مسلم للنووي ۱۲/۱۶ - ۱٤۲.

<sup>(</sup>۱۸۱) أخرجه أحمد، ومسند أبي يعلى، أبو يعلى أحمد بن علي بن المثنى الموصلي، ٣٠٧ه، مركز التراث للبرمجيات، الرياض، ط١، ٢٤٢٧ه.

<sup>(</sup>١٨٢) أخرجه الطبراني في الكبير.

<sup>(</sup>١٨٣) أخرجه الطبراني في الكبير.

العبد من ربه، فإذا تفطن الإنسان لهذا وخالف الشيطان وتصدّق، فكأنما أمسك لحاهم، وفسخها، فلا يقدرون على الكلام والوسوسة، فهو كناية عن قهرهم وغلبتهم (١٨٤).

المجاء ومن فوائد الإنفاق أنه دليل على صدق إيمان العبد؛ لأن البذل والعطاء والإنفاق في سبيل الله امتحاناً لإيمان الفرد بالله، ذلك أن المال محبوب لكل الناس، ودليل الإيمان الصادق بذل المحبوب والجود به.

عن أبي مالك الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((الطهور شطر الإيمان، والحمد لله تملأ الميزان، وسبحان الله والحمد لله تملآن – أو تملأ – ما بين السماوات والأرض، والصلاة نور، والصدقة برهان، والصبر ضياء، والقرآن حجة لك أو عليك، كل الناس يغدو، فبائع نفسه فمعتقها أو موبقها)((ممر)).

قال الحافظ ابن رجب رحمه الله في شرح هذا الحديث: (والبرهان هو الشعاع الذي يلي وجه الشمس، ومنه سميت الحجة القاطعة برهانا، لوضوح دلالتها على ما دلّت عليه، فكذلك الصدقة برهان على صحة الإيمان، وطيب النفس بها علمة على وجود حلاوة الإيمان وطعمه) (١٨٦).

الناء ومن فوائد الإنفاق في الدنيا أنه سبب في بسط الرزق ونرول الأمطار. عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((بينا رجلٌ في فلاة من الأرض فسمع صوتا من سحابة اسق حديقة فلان، فتنحَى ذلك السحابُ، فأفرغ ماءه في حرّة، فإذا شرجة من تلك الشراج قد استوعبت ذلك الماء كله، فتتبع الماء، فإذا رجلٌ قائم في حديقة يُحوّل الماء بمسحاته، فقال له:

\_

<sup>(</sup>١٨٤) أخرجه أحمد، وصحيح ابن خزيمة، محمد بن إسحاق بن خزيمة أبو بكر السلمي النيسابوري، تحقيق: محمد مصطفى الأعظمي، المكتب الإسلامي، بيروت، ١٣٩٠ ه، والطبراني في الأوسط، والحاكم في المستدرك.

<sup>(</sup>١٨٥) الفتح الرَّباني لترتيب مسند الإمام أحمد بن حنبل الشيباني، أحمد البنا الساعاتي، دار إحياء التراث العربي، بيروت: ١٥٥/٩.

<sup>(</sup>١٨٦) أخرجه مسلم وأحمد.

يا عبدالله، ما اسمك؟ قال: فلان للاسم الذي سمع من السحابة، فقال له: يا عبدالله، لم سألتني عن اسمي؟ قال: إني سمعت صوتا في السحاب الذي هذا ماءه يقول: اسق حديقة فلان - لاسمك - فما تصنع فيها؟ قال: أما إذا قُلت هذا فإني أنظر إلى ما يخرج منها فأتصدق بثلثه، وآكل أنا وعيالي ثلثا، وأرد فيها ثلثه)) (۱۸۷۰)، وفي رواية: ((وأجعل تُلتَه في المساكين والسائلين وابن السبيل)).

#### الفوائد والاستنباط:

• عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((ما نقص مالٌ من صدقة – أو ما نقصت صدقة من مال – وما زاد الله عبدا بعفو إلا عزا، وما تواضع أحدٌ لله إلا رفعه الله))(١٨٨).

قال النووي رحمه الله في شرح قوله صلى الله عليه وسلم: ((ما نقصت صدقة من مال)): ذكروا فيه وجهين: أحدهما: معناه أنه يبارك فيه ويدفع عنه المضرّات، فينجبر نقص الصورة بالبركة الخفيّة، وهذا مدرك بالحسّ والعادة، والثاني: أنه وإن نقصت صورته، كان في الثواب المرتّب عليه جبر لنقصه، وزيادة إلى أضعاف كثيرة (١٨٩).

• ولعل من أهم الآثار المباشرة للإنفاق العام تلك التي يُحْدِثُها في كل من الإنتاج والاستهلاك باعتبارهما النشاطين الرئيسيين في الاقتصاد القومي، ويمكن توضيح تلك الآثار في أثر الإنفاق العام على الإنتاج القومي: يتوقف الإنتاج القومي لأية دولة على نوعين من العوامل، هما(١٩٠):

<sup>(</sup>۱۸۷) جامع العلوم والحكم، أبو الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي، دار المعرفة، بيروت، ط١، ١٤٠٨ه: ٢٣/٢.

<sup>(</sup>١٨٨) أخرجه عبدالرزاق في المصنف، والحاكم في المستدرك، وأخرجه ابن حبان في صحيحه.

<sup>(</sup>۱۸۹) أخرجه مسلم، وسنن الدارمي، عبد الله بن عبد الرحمن أبو محمد الدارمي، تحقيق: فواز أحمد زمرلي وخالد السبع العلمي، دار الكتاب العربي، بيروت، ط١، ١٤٠٧ه.

<sup>(</sup>۱۹۰) أهمية الإنفاق العام و آثاره، محمد حسن يوسف، مقال منشور على موقع صيد الفوائد بتاريخ ٢٠٠٨/٤/٢٩.

- المقدرة الإنتاجية القومية: أو ما يطلق عليها العوامل المادية للإنتاج، وهذه تشمل كل من الموارد الطبيعية للدولة، وعنصر العمل فيها، ورأس المال العيني، والفن الإنتاجي المستخدم في العملية الإنتاجية.
- الطلب الفعلي: أو الطلب على السلع الاستهلاكية والطلب على السلع الاستثمارية (الناتج القومي الجاري).

ومن المعلوم أن الإنفاق العام ينقسم إلى إنفاق عام رأسمالي (استثماري أو إنتاجي) وإنفاق عام استهلاكي (جاري). ويؤدي الإنفاق العام الاستثماري إلى حدوث زيادة مباشرة في الدخل القومي الجاري من خلال المكافآت (الأجور والمرتبات) التي تتولد لعوامل الإنتاج المشاركة في حدوث هذا الدخل، بالإضافة إلى زيادة المقدرة الإنتاجية للدولة (۱۹۱).

كما أن الإنفاق العام الاستهلاكي يؤدي أيضا إلى زيادة المقدرة الإنتاجية (وعلى سبيل المثال، يؤدي الإنفاق الاجتماعي على الخدمات التعليمية والصحية والثقافية، والتدريب الفني للعمال، إلى الارتقاء بمستوى العمالة، مما يودي إلى زيادة المقدرة الإنتاجية)، بالإضافة إلى إسهامها في زيادة الناتج القومي الجاري. كما تؤدي الإعانات العامة الاقتصادية التي تعطى للمشروعات الخاصة والعامة إلى زيادة معدل أرباح تلك المشروعات، مما يؤثر على زيادة مقدرتها الإنتاجية. كما أن الإنفاق العام التقليدي على خدمات الدفاع والأمن والعدالة يؤدي إلى تحقيق الاستقرار الضروري للعملية الإنتاجية.

ومن ناحية أخرى، يشكل الإنفاق العام جزءا هاما من مكونات الطلب الفعلي (أو الطلب على السلع الاستهلاكية والاستثمارية)، وهو ما يؤثر تأثيرا مباشرا على حجم الإنتاج، وذلك بشرط أن يكون مستوى النشاط الاقتصادي أقل من مستوى التشغيل الكامل لعوامل الإنتاج (الأرض والعمل ورأس المال)، وأن يتمتع الجهاز

\_

<sup>(</sup>١٩١) المالية العامة، السيد عبد المولى، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٨٤م: ٢٤.

الإنتاجي بالمرونة اللازمة التي تسمح بانتقال عناصر الإنتاج فيما بين الأنشطة الاقتصادية المختلفة (١٩٢).

ويلاحظ أن الإنفاق العام الاجتماعي بنوعيه، سواء التحويلات الاجتماعية العينية (كتلك المبالغ التي تخصيص لإنتاج سلع وخدمات تستخدم في تحقيق أغراض اجتماعية، كالأغراض الصحية والثقافية والتعليمية والإسكان) أو التحويلات الاجتماعية النقدية (كتلك التي تتم لصالح الطبقات الفقيرة لمقابلة حالات المرض أو الشيخوخة أو البطالة) يؤدي إلى زيادة الناتج الجاري من السلع الاستهلاكية التي يخصص الإنفاق العام للحصول عليها. كما أن التحويلات النقدية لنوي الدخول المحدودة تؤدي إلى زيادة الطلب على السلع الاستهلاكية الضرورية، ومن ثم فإنها تؤدي إلى زيادة إنتاج هذه السلع. كما أن الإعانات الاقتصادية التي يتم منحها لبعض المشروعات الخاصة أو العامة، أو لبعض السلع والخدمات، مثل دعم بعض السلع الأساسية كالخبز والبنزين، تؤدي لمحاربة التضخم من خلال خفض الأسعار، وإلى زيادة الناتج القومي من خلال تحقيق التوازن المالي لبعض خفض الأسعار، وإلى زيادة الناتج القومي من خلال تحقيق التوازن المالي لبعض حرث المشروعات ذات النفع العام وذلك بتغطية ما يكون في ميز انياتها من عجز، وتشجيع الصادرات بمنح إعانات للمصدرين بهدف تحسين ميزان المدفوعات، وتشجيع الاستثمار والتتمية، وخصوصا بالنسبة لبعض الصياعات الضرورية المتنمية الاقتصادية المسترفي المستفيف المستفيات المستفيات المستفيات المستفيات المستفيات المستفيات المستفية الاقتصادية الاقتصادية المناسبة المعالم والتعرب المستفيات المس

ثانيا: أثر الإنفاق العام على الاستهلاك القومي:

يؤثر الإنفاق العام في الاستهلاك بطريق مباشر من خلال ما قد يحدث من زيادة أولية في الطلب على السلع الاستهلاكية بسبب هذا الإنفاق. ويمكن ملاحظة هذا النوع من الآثار المباشرة للإنفاق العام على الاستهلاك القومي من خلال

<sup>(</sup>١٩٢) المالية العامة: النفقات العامة والإيرادات العامة، رفعت المحجوب، دار النهضة العربية، القاهرة، ١٩٧٥م: ٣٧.

<sup>(</sup>١٩٣) مبادئ علم المالية العامة، زين العابدين ناصر، بدون ناشر: ١٤.

نفقات الاستهلاك الحكومي أو العام، ومن خلال النفقات التي توزعها الدولة على الأفراد في صورة مرتبات أو أجور يُخصص نسبة كبيرة منها لإشباع الحاجات الاستهلاكية من السلع والخدمات (١٩٤).

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١٩٤) الضرائب والتتمية: دراسة لدور الضرائب على الدخل في تمويل الإنفاق العام بمصر، عبد الله الصعيدي، دار النهضة العربية، القاهرة، ١٩٩٠م: ٢٢.

# ٢- المبحث الثاني: الأثر الأخروي للإنفاق:

#### النصوص الواردة:

ﷺ- ((فَلَا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ ﴿ ١١ ﴾ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ ﴿ ١٢ ﴾ فَكُ رَقَبَةٍ ﴿ ١٣ ﴾ أَوْ إِطْعَامُ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ ﴿ ١٤ ﴾ بَتِيماً ذَا مَقْرَبَةٍ ﴿ ١٥ ﴾ أَوْ مِسْكِيناً ذَا مَثْرَبَةٍ ﴿ ١٦ ﴾ ))(١٩٥).

اللهُ وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى ﴿ ٢ ﴾ وَمَا يُغْنِي وَاتَّقَى ﴿ ٥ ﴾ وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى ﴿ ٦ ﴾ فَسَنُيسِّرُهُ لِلْيُسْرَى ﴿ ٧ ﴾ وَكَذَب بِالْحُسْنَى ﴿ ٩ ﴾ فَسَنُيسِّرُهُ لِلْيُسْرَى ﴿ ٧ ﴾ وَكَذَب بِالْحُسْنَى ﴿ ٩ ﴾ فَسَنُيسِّرُهُ لِلْيُسْرَى ﴿ ٧ ﴾ وَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَّى ﴿ ١١ ﴾) (١٩٦).

الله عن أبي هُريْرَة - رضي الله عنه - عَنِ النّبِيِّ - صلى الله عليه وسلم - قَالَ (مَثَلُ الْبَخِيلِ وَالْمُتَصَدِّقِ مَثَلُ رَجُلَيْنِ عَلَيْهِمَا جُبَّتَانِ مِنْ حَدِيدٍ، قَدِ اصْطَرَّتْ أَيْدِيَهُمَا إِلَى تَرَاقِيهِمَا، فَكُلَّمَا هَمَّ الْمُتَصَدِّقُ بِصَدَقَتِهِ اتَّسَعَتْ عَلَيْهِ حَتَّى تُعَفِّى أَثَرَهُ، وكُلَّمَا هَمَّ الْبُخِيلُ بِالصَّدَقَةِ انْقَبَضَتْ كُلُّ حَلْقَةٍ إِلَى صَاحِبَتِهَا وتَقَلَّصَتْ عَلَيْهِ وَانْضَمَّتْ يَدَاهُ إِلَى الْبَخِيلُ بِالصَّدَقَةِ انْقَبَضَتْ كُلُّ حَلْقَةٍ إِلَى صَاحِبَتِهَا وتَقَلَّصَتْ عَلَيْهِ وَانْضَمَّتْ يَدَاهُ إِلَى تَرَاقِيهِ)) (۱۹۷ فَسَمِعَ النّبِيَّ - صلى الله عليه وسلم - يقُولُ: ((فَيَجْتَهِدُ أَنْ يُوسَعِهَا فَلَا تَتَسِعُ)).

﴿ اللّهِ عَنْ كَعْبَ بْنِ عُجْرَةَ مِنْ أَمَرَاءَ يَكُونُونَ مِنْ بَعْدِي، فَمَنْ عَشِيَ أَبْوَابَهُمْ فَصَدَّقَهُمْ بِاللّهِ يَا كَعْبَ بْنَ عُجْرَةَ مِنْ أَمْرَاءَ يَكُونُونَ مِنْ بَعْدِي، فَمَنْ غَشِيَ أَبْوَابَهُمْ فَصَدَّقَهُمْ فِي كَذِبِهِمْ، وَأَعَانَهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ فَلَيْسَ مِنِي وَلَسْتُ مِنْهُ، وَلاَ يَرِدُ عَلَيَ الحَوْضَ، وَمَنْ غَشِيَ أَبْوَابَهُمْ أَوْ لَمْ يَغْشَ وَلَمْ يُصَدِّقْهُمْ فِي كَذِبِهِمْ، وَلَمْ يُعِنْهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ فَلَيْسَ مِنْ يَعْبُ مُ مُ فَي كَذِبِهِمْ، وَلَمْ يُعِنْهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ فَي وَلَمْ يُعِنْهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ، وَلَمْ يُعِنْهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ فَي كَذِبِهِمْ، وَلَمْ يُعِنْهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ، وَلَمْ يُعِنْهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ فَي كَذِبِهِمْ، وَلَمْ يُعِنْهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ فَي وَلَمْ يُعِنْهُمْ فِي كَذِبِهِمْ، وَلَمْ يُعِنْهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ فَي فَي كَذِبِهِمْ، وَلَمْ يُعِنْهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ فَي كَذَبِهِمْ وَلَمْ يُعْفِهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ فَي كَذَبِهِمْ وَلَمْ يُعْفِهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ فَي كَذَبِهِمْ وَلَمْ يُعْفَى مَا وَلَمْ يُعْفَى وَأَنَا مِنْهُ مُ وَلَمْ يُعْفِي وَأَنَا مِنْهُ مُ وَلَمْ يَعْفَى الْحَوْضَ، يَا كَعْبَ بْنَ عُجْرَةَ الصَّلَاةُ بُرُهُمَ اللَّهُ مِنْ عَشِي وَأَنَا مِنْهُ وَ وَانَا مِنْهُ وَ وَلَمْ يَعْفِي وَالْمَ وَلَعْ مَا عُلَى عَلَيْهُمْ فَي وَلَيْسَ وَأَنَا مِنْهُ وَلَهُ وَلَا مِنْهُ وَلَيْ وَالْمَالِهُ وَسَعَرَهُ وَلَوْلَ مَنْ وَلَا مَنْ مُ وَلَى مَا لَعْمَالِهُ وَلَا مِنْ مُعْمَى اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَى مُلْمُ لَعْلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَيْهِمْ وَلَمْ عَلَى عَلْمُ عَلَى عَلْمُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْهُ وَالْمَالِكُونُ وَالْمَالِمَ لَا عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللْمِي لِهِ عَلَى عَلَيْهِمْ وَالْمَالِكُونَ مَا عَلَى عَلَيْهُ وَا مَنْ عَلَى عَلَى اللْمَالِهِمْ وَلَا مِنْ عُلِي مُ اللْمَوْلِ فَا مَا عَلَى عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَالْمَالِهُ عَلَى اللّهُ عُلِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللْمُ اللْعَلَالَ عَلَى اللْعَلَامُ عَلَيْ عَلَى اللْمَالِمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللْعَلَامُ عَلَى اللْعَلَامُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَى اللْعَا

<sup>(</sup>١٩٥) سورة البلد: ١١-١٦.

<sup>(</sup>١٩٦) سورة الليل: ٥-١١.

<sup>(</sup>۱۹۷) أخرجه البخاري: ۳۹۸/۱۰.

وَالصَّوْمُ جُنَّةٌ حَصِينَةٌ، وَالصَّدَقَةُ تُطُفِئُ الخَطِيئَةَ كَمَا يُطْفِئُ الْمَاءُ النَّارَ، يَا كَعْبَ بْنَ عُجْرَةَ، إِنَّهُ لاَ يَرْبُو لَحْمٌ نَبَتَ مِنْ سُحْتٍ إِلاَّ كَانَتِ النَّارُ أَوْلَى بِهِ))(١٩٨).

الله عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((إِنَّ الصَّدَقَةَ لَتُطُفِئُ غَضَبَ الرَّبِّ وَتَدْفَعُ مِيتَةَ السُّوعِ))(١٩٩).

﴿ عَنْ مُعُاذٍ بِنِ جِبِلِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ فِي سَفَر، فَذَكَرَ الْحَدِيثَ إِلَى أَنْ قَالَ فِيهِ، ثُمَ قَالَ \_ يَعْنِي النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ: ((أَلا أَدُلُّكَ عَلَى أَبُوابِ الْخَيْرِ؟)) قُلْتُ بَلَى يَا رَسُولَ الله، قَالَ ((الصَّومُ جُنَّة، وَالصَّدَقَةُ تُطْفِيءُ الْخَطِيئَةَ كَمَا يُطْفِيءُ المَاءُ النَّارَ)) (٢٠٠٠).

الله علَيهِ وَسَلَّمَ ((إِنَّ الصَّدَقَةَ اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ ((إِنَّ الصَّدَقَةَ اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ ((إِنَّ الصَّدَقَةَ اللهُ عَنْ أَهْلِهَا حَرَ الْقُبُورِ، وَإِنَّمَا يَسْتَظِلُّ المُؤْمِنُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَي ظِلِّ المُؤْمِنُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي ظِلِّ صَدَقَتِهِ)) (٢٠١).

اللهُ عَنْ ميمُونَةَ بِنتِ سَعْدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ أَفْتِسَا عَنْ اللهُ عَنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ أَفْتِسَا عَنْ اللهِ عَنْ اللهِيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا عَل

#### 🖏 التفسير والشرح:

<sup>(</sup>۱۹۸) أخرجه الترمذي: ٧٥٣/١.

<sup>(</sup>۱۹۹) أخرجه الترمذي: ۲/٥٥.

<sup>(</sup>۲۰۰) أخرجه الترمذي.

<sup>(</sup>٢٠١) أخرجه الطبراني في الكبير، وسنن البيهقي الكبرى، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، مكتبة دار الباز، مكة المكرمة، ١٤١٤ ه.

<sup>(</sup>٢٠٢) أخرجه الطبراني.

الله المعتم العَقَبَة وَمَا آَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ فَكُّ رَقَبَةٍ أَوْ إِطْعَامُ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْبَغَةٍ يَتِيماً ذَا مَقْرَبَةٍ أَوْ إِطْعَامُ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْبَغَةٍ يَتِيماً ذَا مَقْرَبَةٍ أَوْ مَا الْعَقَبَةُ الله المعتبة على التفخيم في التفخيم المعتبة المعت

ويقال: هي عَقَبة بين الجنة والنار يجاوزها مَنْ فَعَلَ ما قاله: وهو فك رقبة ويتما ذا أي: إعتاق مملوك، والفك الإزالة. وأطعم في يوم ذي مجاعة وقحط وشدَّة يتيماً ذا قربة، أو ﴿أَوْمِسْكِيناً ذَا مَتْرَبة ﴾: لا شيء له حتى كأنه قد التصق بالتراب من الجوع (٢٠٣).

الله عنه العبادات المالية، كالزكوات، والكفارات والنفقات، والصدقات، والإنفاق في وجوه الخير، والعبادات البدنية كالصلاة، والصوم ونحوهما، والمركبة منهما، كالحج والعمرة [ونحوهما]

﴿ وَاتَّقُرِ ﴾ ما نهي عنه، من المحرمات والمعاصي، على اختلاف أجناسها.

﴿ وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى ﴾ أي: صدق ب " لا إله إلا الله " وما دلت عليه، من جميع العقائد الدينية، وما ترتب عليها من الجزاء الأخروي.

﴿ فَسَنُيسَرِّهُ لِلْيُسْرَى ﴾ أي: نسهل عليه أمره، ونجعله ميسرا له كل خير، ميسرًا له ترك كل شر، لأنه أتى بأسباب التيسير، فيسر الله له ذلك (٢٠٤).

#### الفوائد والاستنباط:

<sup>(</sup>۲۰۳) لطائف الإشارات، (تفسير القشيري)، أبو القاسم عبد الكريم القشيري، دار الهلال، مصرد: ٨ /٧٩، والسراج المنير، (تفسير الشربيني)، محمد بن أحمد الخطيب الشربيني، دار الكتب العلمية، بيروت: ١٨٦/١٤.

<sup>(</sup>٢٠٤) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدي: ١ / ٩٢٦.

• ((فَأَمَّا مَنِ أَعْطَى وَاتَقَى وَاتَقَى ﴿ ٥ ﴾ وَصَدَقَ بِالْحُسْنَى ﴿ ٦ ﴾ فَسَنُيسَرُهُ لِلْمُسْرَى ﴿ ٧ ﴾ وَأَمَّا مَن بَخِلَ وَاسْتَغْنَى ﴿ ٨ ﴾ وَكَذَبَ بِالْحُسْنَى ﴿ ٩ ﴾ فَسَنُيسَرُهُ لِلْعُسْرَى ﴿ ٧ ﴾ وَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَّى ﴿ ١١ ﴾ )) (٢٠٥).

من خلال هذه المقابلة الدقيقة التي يجريها القرآن الكريم بين شخصين:

أحدهما: أعطى واتقى.

والآخر: بخل واستغنى.

وما لكل منهما من أجر وما سيجري عليه.

نرى الأول: فقد وعده الله بقوله ((فسنيسره لليسرى))، وسيجعل له حياة هادئة رغيدة ميسرة واليسر هنا عام لا يقتصر على شكل خاص في الحياة بل يشمل جميع مراحل حياته الجانب المالي وغيره نتيجة لاستجابته لنداء الله وقيامه بما تفرضه عليه الوظيفة الاجتماعية.

وأما الثاني: فقد وعده الله على العكس مما وعد به الأول ((فسنيسره للعسرى)) حياة معسرة ومعقدة يجد فيها أنواع العسر والضيف والكمد يتلكأ فيها.

- التنديد بمن ينفق ماله في معصية الله ورسوله، والنصح له بالإنفاق في الخير فإنه أجدى له، وأنجى من عذاب الله.
- بيان أن عقبة عذاب الله يوم القيامة تقتحم وتجتاز بالإنفاق في سبيل الله وبالإيمان والعمل الصالح والتواصى به.
  - التنديد بالكفر والوعيد الشديد لأهله.

ومن فوائد الصدقة ما يتعلق بثوابها وجزائها عند الله يوم القيامة وهي كالآتي:

• أنها مكفَّرات للذنوب ومن أسباب دخول الجنة والنجاة من النار، وقد تضافرت النصوص النبوية على ذلك، ومنها ما يلى:

<sup>(</sup>۲۰۵) سورة الليل: ٥-١١.

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((أيّما مؤمن أطعم مؤمنا على جوع أطعمه الله يوم القيامة من ثمار الجنة، وأيّما مؤمن سقى مؤمنا على ظمأ سقاه الله يوم القيامة من الرحيق المختوم، وأيّما مؤمن كسا مؤمنا على عُرْي كساه الله من خضر الجنة))(٢٠٦).

عن عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((اعبدوا الرحمن، وأطعموا الطعام، وأفشوا السلام، تدخلوا الجنة بسلام)) (۲۰۷).

عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((تصدّقوا، فإن الصدقة فكاككُمْ من النار))(٢٠٨).

• ومن فوائدها أن الناس إذا حُشروا يوم القيامة واشتد الكرب، فإن المتصدقين يتفيئون في ظلّ العرش، وقد ثبت ذلك في أحاديث كثيرة عن النبي صلى الله عليه وسلم، ومنها ما يلى:

عن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ((كُلِّ امرئ في ظِلِّ صدقته حتى يفصل بين الناس))، أو قال: ((حتى يُحكم بين الناس)) قال يزيد: - راوي الحديث - وكان أبو الخير لا يُخطئه يومٌ إلاّ تصدّق فيه بشيء ولو كعكة أو بصلة أو كذا.

<sup>(</sup>٢٠٦) أخرجه الطبراني في الكبير والبيهقي.

<sup>(</sup>۲۰۷) أخرجه أحمد والترمذي.

<sup>(</sup>۲۰۸) أخرجه أحمد والترمذي.

# 

# الفصل الخامس:

# العقاب المترتب على تاركي الإنفاق

- - البحث الأول: عقوبة ترك الإنفاق.
  - المبحث الثاني: عقوبة الإنفاق لغير الله

# تعالى.

# الفصل الخامس: العقاب المترتب على تاركي الإنفاق

لم تقف الشريعة الإسلامية عند حد الوعيد بالعذاب الأخروي لمن يمنع الزكاة، ويترك الإنفاق. بل هددت بالعقوبة الدنيوية الشرعية كُلَّ من يبخل بحق الله وحق الفقير في ماله. وفي العقوبة القدرية – التي يتولاها القدر الأعلى –. وفي العقوبة الشرعية القانونية – التي يتولاها الحاكم أو ولى الأمر –. وفي الغرامة المالية، وفي غيرها من العقوبات التعزيرية، لا. بل أوجب سل السيوف وإعلان الحرب على كل فئة ذات شوكة تتمرد على أداء الزكاة.

ولم يبال في سبيل ذلك بقتل الأنفس، وإراقة الدماء التي جاء لصيانتها والمحافظة عليها، لأن الدم الذي يراق من أجل الحق لم يضع هدرًا النفس التي تقتل في سبيل الله وإقامة عدله في الأرض لم تمت. ولن تموت (٢٠٩).

(٢٠٩) فقه الزكاة، القرضاوي: ١ / ٨٥.

## ١ – المبحث الأول: عقوبة ترك الإنفاق:

#### النصوص الواردة:

الله على الله وَ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَا الله وَالله وَا الله وَالله وَا الله وَالله و

الصَّالِحِينَ ﴿ ٥٧ ﴾ فَلَمَّا آتَاهُم مِّنِ فَضْلِهِ بَخِلُواْ بِهِ وَتَوْلُواْ وَهُم مَّعْرِضُونَ ﴿ ٧٧ ﴾ فَأَعْقَبُهُمْ نِفَاقاً الصَّالِحِينَ ﴿ ٧٧ ﴾ فَلَمَّا آتَاهُم مِّنِ فَضْلِهِ بَخِلُواْ بِهِ وَتَوْلُواْ وَهُم مَّعْرِضُونَ ﴿ ٧٧ ﴾ ))(٢١١). فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقُوْنَهُ بِمَا أَخْلَفُواْ اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ﴿ ٧٧ ﴾ ))(٢١١).

\\\\ هَأَأَتُمْ هَؤُلَاءَ تُدْعَوْنَ لِتُنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ فَمِنكُم مَّنَ يَبْخَلُ وَمَنِ يَبْخَلُ فَإَنَّمَا يَبْخَلُ عَالَيْهَ عَنِيكُم مَّنَ يَبْخَلُ وَمَنِ يَبْخَلُ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَلَيْكُمْ مَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ)) (٢١٢). عَن نَفْسِهِ وَاللّهُ الْعَنبِي ُ وَأَنتُمُ الْفُقَرَاء وَإِن تَتَوَلُواْ يَسْنَبْدِلْ قَوْماً عَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ)) (٢١٢).

الله عند رَسُولِ اللهِ حَتَّى يَنْفَضُوا عَلَى مَنِ عِندَ رَسُولِ اللهِ حَتَّى يَنْفَضُوا وَلِلهِ خَرَائِن اللهَ عَلَى مَن عِندَ رَسُولِ اللهِ حَتَّى يَنْفَضُوا وَلِلهِ خَزَائِن السَّمَا وَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَكِن الْمُنَافِقِين لَا يَفْقُهُون ) (٢١٣).

<sup>(</sup>۲۱۰) سورة التوبة: ۳۲-۳۵.

<sup>(</sup>۲۱۱) سورة التوبة: ۷۰-۷۷.

<sup>(</sup>۲۱۲) سورة محمد: ۳۸.

<sup>(</sup>٢١٣) سورة المنافقون: ٧.

الْمِهُ- ((إِنَّهُ كَانَ لَا يُوْمِن ُ إِللَّهِ الْعَظِيمِ ﴿ ٣٣ ﴾ وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْعِامِ الْمِهُ الْعَظِيمِ ﴿ ٣٣ ﴾ وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمِهُ لَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمِهُ الْمِهُ الْمِهُ الْمِهُ الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالِقِيمِ ﴿ ٣٣ ﴾ وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمِهُ الْمِهُ الْمُعَالِقِ الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى اللّهُ اللّهُ اللّهِ الْمُعَالِينِ ﴿ ٣٤ ﴾ وَلَا يَحُضُ اللّهِ الْمُعَالِمِ اللّهِ الْمُعَالَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعَالَى اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ﷺ- ((وَأَمَّا مَـز بَخِلَ وَاسْتَغْنَى ﴿ ٨ ﴾ وَكَـذَّبَ بِالْحُسْنَى ﴿ ٩ ﴾ فَسَنُيسِّرُهُ لِلْعُسْرَى ﴿ ١٠ ﴾ وَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَّى ﴿ ١١ ﴾))(٢١٥).

﴿ ﴿ عَنْ أَنَس، عَنِ النَّبِيِّ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ((يُجَاءُ بِإِبْنِ آدَمَ يَوْمَ القِيَامَةِ كَأَتَّهُ بَذَجٌ فَيُوقَفُ بَيْنَ يَدَي اللهِ فَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ: أَعْطَيْتُكَ وَخَوَّلْتُكَ وَأَنْعَمْ تَ عَلَيْكَ، كَأَتَّهُ بَذَجٌ فَيُوقَفُ بَيْنَ يَدَي اللهِ فَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ: أَعْطَيْتُكَ وَخَوَّلْتُكَ وَأَنْعَمْ تَ عَلَيْك، فَمَاذَا صَنَعْتَ ؟ فَيَقُولُ: يَا رَبِّ جَمَعْتُهُ وَتَمَرَّتُهُ أَكْثَرَ مَا كَانَ فَارْجِعْنِي آتِكَ بِهِ كُلّهِ، فَيَقُولُ: يَا رَبِّ جَمَعْتُهُ وَتَمَرَّتُهُ فَتَركْتُهُ أَكْثَر مَا كَانَ فَارْجعْنِي آتِكَ بِهِ كُلّهِ، فَيَقُولُ: يَا رَبِّ جَمَعْتُهُ وَتَمَرَّتُهُ فَتَركْتُهُ أَكْثَر مَا كَانَ فَارْجعْنِي آتِكَ بِهِ كُلّهِ، فَإِذَا عَبْدٌ لَمْ يُقَدِّمْ خَيْرًا، فَيُمْضَى بِهِ إِلَى النَّارِ))(٢١٦٠).

اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ﴿ وَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ﴿ (مَنْ أَعْطَاهَا مُؤْتَجِرًا قَالَ ابْنُ الْعَلَاءِ مُؤْتَجِرًا بِهَا فَلَهُ أَجْرُهَا وَمَن مَنَعَهَا فَإِنَّا وَأَن أَعْلَاءً مُؤْتَجِرًا بِهَا فَلَهُ أَجْرُهَا وَمَن مَنَعَهَا فَإِنَّا أَخُذُوهَا وَمَن مَنَعَهَا فَإِنَّا مَنْ عَزَمَاتِ رَبِّنَا عَنَ وَجَلَّ لَيْسَ لِالْ مُحَمَّدٍ مِنْهَا مَنْ عَزَمَاتِ رَبِّنَا عَنَ وَجَلَّ لَيْسَ لِاللَّهِ مُحَمَّدٍ مِنْهَا شَيْعً ﴾ (٢١٧).

<sup>(</sup>۲۱٤) سورة الحاقة: ۳۳-۳۳.

<sup>(</sup>٢١٥) سورة الليل: ٨-١١.

<sup>(</sup>٢١٦) أخرجه الترمذي:١٩٦/٤.

<sup>(</sup>٢١٧) أخرجه أحمد، والنسائي، وأبو داود، ونيل الأوطار من أحاديث سيد الأخيار شرح منتقى الأخبار، محمد بن علي بن محمد الشوكاني، إدارة الطباعة المنيرية: ٣١٢/٤.

#### التفسير والشرح:

الذين الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعذاب أليم يوم وقيل الله في عليها في نار وعلى الذين الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعذاب أليم يوم عليها في نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم هذا ما كنزتم لأنفسكم فذوقوا ما كنتم تكنزون)).

وثبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: ((ما من صاحب ذهب ولا فضة لا يؤدي منها حقها إلا إذا كان يوم القيامة صفحت له صفائح من نار فأحمي عليها في نار جهنم فيكوى بها جبينه وجنبيه وظهره. كلما بردت أعيدت له في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة حتى يقضي الله بين الناس فيرى سبيله إما إلى الجنة وأما إلى النار)). قيل: يا رسول الله فالإبل؟، قال: ((ولا صاحب إبل لا يؤدي منها حقها إلا إذا كان يوم القيامة بطح لها بقاع قرقر أوفر ما كانت لا يفقد منها فصيلاً واحداً تطؤه بأخفافها وتعضه بأفواهها. كلما مر عليه أولها رد عليه آخرها في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة حتى يقضي الله بين الناس فيرى سبيله أما إلى الجنة وأما إلى النار))، قيل يا رسول الله: فالبقر والغنم؟ قال: ((ولا صاحب بقر ولا غنم لا يؤدي منها حقها إلا إذا كان يوم القيامة بطح لها بقاع قرقر ليس فيها عقصاء ولا جلحاء ولا عضباء تنطحه بقرونها وتطوه بأظلافها كلما مر عليه أولاها رد عليه أخراها في يوم كان مقداره خمسين ألى سنة حتى يقضي الله بين الناس فيرى سبيله أما إلى الجنة وأما إلى النار)) (١٨٠٨).

وقال صلى الله عليه وسلم: ((أول ثلاثة يدخلون النار أمير مسلط وذو ثروة من مال لا يؤدي حق الله تعالى من ماله وفقير فخور)).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: (من كان له مال يبلغه حــج بيـت الله تعالى ولم يحج أو تجب فيه الزكاة ولم يزك سأل الرجعة عند الموت)، فقــال لــه

<sup>(</sup>۲۱۸) الكبائر، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، دار الندوة الجديدة، بيروت: ١٠/١.

رجل: اتق الله يا ابن عباس، فإنما يسأل الرجعة الكفار. فقال ابن عباس: (سأتلو عليك بذلك قرآنا، قال الله تعالى: ((وأنفقوا مما رزقناكم من قبل أن يأتي أحدكم الموت فيقول رب لولا أخرتني إلى أجل قريب فأصدق)). أي أؤدي الزكاة، ((وأكن من الصالحين))، أي أحج. قيل له: فما يوجب الزكاة؟ قال: (إذا بلغ المال مائتي درهم وجبت فيه الزكاة)، قيل: فما يوجب الحج؟ قال: (الزاد والراحلة)(٢١٩).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((من آتاه الله مالاً فلم يؤد زكاته مثل له يوم القيامة شجاعاً أقرع له زبيبتان يطوقه يوم القيامة فيأخذ بلهزميته)) أي بشدقيه ((فيقول: أنا مالك أنا كنزك)). ثم تلا هذه الآية: ((ولا يحسبن الذين يخلون بما آتاهم الله من فضله هو خيراً لهم بل هو شرطم سيطوقون ما مجلوا به وم القيامة)).

وقال صلى الله عليه وسلم: ((خمس بخمس))، قالوا: يا رسول الله: وما خمس بخمس؟ قال: ((ما نقض قوم العهد إلا سلط الله عليهم عدوهم وما حكموا بغير ما أنزل الله إلا فشا فيهم الفقر وما ظهرت فيهم الفاحشة إلا فشا فيهم الموت ولا طففوا المكيال والميزان إلا منعوا النبات وأخذوا بالسنين ولا منعوا الزكاة إلا حبس عنهم القطر)).

#### الفوائد والاستنباط:

- حرمة أكل أمو ال الناس بالباطل.
- حرمة جمع المال وكنزه وعدم الإنفاق منه.
- بيان عقوبة من يكنز المال و لا ينفق منه في سبيل الله وهي عقوبة شديدة.
- عن ابن مسعود رضي الله عنه في قول الله تعالى في مانعي الزكاة ((يوم يحمي عليها في نارجهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم)) قال: لا يوضع

<sup>(</sup>۲۱۹) الكبائر، الذهبي: ١٠/١.

دینار علی دینار و لا در هم علی در هم ولکن یوسع جلده حتی یوضع کل دینار و در هم علی حدته.

- فإن قيل: لم خص الجباه والجنوب والظهور بالكي؟ قيل: لأن الغني البخيل إذا رأى الفقير عبس وجهه وزوى ما بين عينيه وأعرض بجنبه فإذا قرب منه ولي بظهره فعوقب بكي هذه الأعضاء ليكون الجزاء من جنس العمل (٢٢٠).
- ((وَالَّذِينِ يَكْنِزُونِ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَكَا أَيْنَفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرْهُمْ بِعَذَابٍ وَالْفِضَّةَ وَكَا أَيْنَفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرْهُمْ بِعَذَابٍ وَالْفِضَّةَ وَكَا أَيْنِفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرْهُمْ بِعَذَابٍ وَالْفِضَّةَ وَكَا أَيْنِفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرُهُمْ بِعَذَابٍ وَاللَّهِ فَاللَّهِ مَا اللَّهُ فَاللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ ا

الذهب والفضة يشملان كما ذكرنا من قبل الدنانير الذهبية والدراهم الفضية، وأي كنز لا بد من الإنفاق منه، وكل مال أخرجت زكاته فليس بكنز، هذه ناحية.

وناحية أخرى أنه مادام مالاً، فيجب أن يكون في صالح الجماعة؛ لأن المال مال الله، ومال الله معناه أن يكون في صالح الجماعة، ولذلك حتى مع إخراج الزكاة، على المسلم إلا يكنزه، إلا إذا كان مضطرًا، ولكن إذا استطاع أن يستثمره لصالحه وصالح الجماعة، فلا بد أن يفعل هذا (٢٢١).

• إن في العقوبة الشرعية القانونية - التي يتولاها الحاكم أو ولى الأمر - قد جاء قوله صلى الله عليه وسلم في الزكاة: ((مَنْ أَعْطَاهَا مُؤْتَجِرًا قَالَ ابْنُ الْعَلَاءِ مُؤْتَجِرًا بِهَا فَلَهُ أَجْرُهَا وَمَنْ مَنْعَهَا فَإِنَّا آخِذُوهَا وَشَطْرَ مَالِهِ عَزْمَـةً مِنْ عَزَمَاتِ رَبِّنَا عَزَّ وَجَلَّ لَيْسَ لآل مُحَمَّدٍ مِنْهَا شَيْءً))(٢٢٢).

حيث تضمن هذا الحديث الكريم جملة مبادئ هامة في باب الزكاة (٢٢٣):

<sup>(</sup>۲۲۰) الكبائر، الذهبي: ١٠/١.

<sup>(</sup>٢٢١) أحكام النقود واستبدال العملات في الفقه الإسلامي، على أحمد السالوس، مجلة مجمع الفقه الإسلامي، مكتبة الفلاح، الكويت: ٢٠٥٩/٢.

<sup>(</sup>٢٢٢) أخرجه أحمد والنسائي وأبو داود والشوكاني في نيل الأوطار: ٣١٢/٤.

<sup>(</sup>٢٢٣) فقه الزكاة، القرضاوي: ١ /٨٦.

- أحدها: أن الأصل في الزكاة أن يعطيها المسلم مـؤتجرًا، أي طالبًا الأجر، ومحتسبًا الثواب عند الله تعالى، لأنه يتعبد لله بأدائها، فمن فعل ذلك فلـه أجره، ومثوبته عند ربه.
- الثاني: أن من غلب عليه الشح وحب الدنيا، ومنع الزكاة لم يترك وشأنه، بـل تؤخذ منه قهرًا، بسلطان الشرع، وقوه الدولة، وزيد على ذلك فعوقب بأخذ نصف ماله تعزيرًا وتأديبًا لمن كتم حق الله في ماله، وردعًا لغيره أن يسلك سبيله.
- الثالث: أن هذا التشديد في أمر الزكاة إنما هو لرعاية حق الفقراء والمستحقين الذين فرض الله لهم الزكاة، وأما النبي صلى الله عليه وسلم وآله، فليس لهم نصيب في هذه الزكاة ولا يحل لهم منها شئ. على خلاف ما عرف في الصدقات عند اليهود، حيث كان عُشرها مخصصاً لآل هارون (اللاويين)الذين كانوا كهانا بالنسل والوراثة، وكان جزء آخر منها يصرف إلى أصحاب المناصب الدبنية (٢٢٤).

<sup>(</sup>٢٢٤) الأركان الأربعة في ضوء الكتاب والسنة، أبو الحسن الندوي، دار القلم، الكويت:١٢٩.

### ٢- المبحث الثاني: عقوبة الإنفاق لغير الله تعالى.

#### 🖏 النصوص الواردة:

الله عَمَلُ عَمَلًا صَالِحاً وَلَا يُشَرُّ مِّ ثُلُكُمْ يُوحَى الِي أَنَّمَا اللهُكُمْ اللهُ وَاحِدُ فَمَن كَان يَرْجُولِقَا ورَّبِهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحاً وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِهِ أَحَداً ﴾ (٢٢٥).

الله على الله وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَمَثُلُهُ كَمَثُلُ صَفُوا لَ تَبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُم بِالْمَن وَالأَذَى كَالَّذِي يُنفِقُ مَالَهُ رَبَّا النَّاسِ وَلاَ يُوْمِن بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَمَثُلُهُ كَمَثُلُ صَفُوا نَ عَلَيْهِ تُرَابُ فَأَصَابَهُ وَابِلْ فَتَرَكَهُ صَلْداً لاَيَقْدِرُون يُوْمِن بِاللّهِ وَاللّهُ لاَيَهْ دِي الْقَوْمَ الْكَافِرِين ﴾ (٢٢٦).

الله وَمُ الله وَبَرَسُولِه وَلاَ يَتُمَا كَمَنُ اللّهُ وَبَرَسُولِه وَلاَ يَأْتُونَ الصَّلاَةَ الاَّ وَهُمْ كُسَالَى وَلاَ يُنفِقُونَ الاَوْهُمُ كُمُ اللّهِ وَبِرَسُولِهِ وَلاَ يَأْتُونَ الصَّلاَةَ الاَّ وَهُمْ كُسَالَى وَلاَ يُنفِقُونَ إِلاَّ وَهُمْ كُسَالَى وَلاَ يُنفِقُونَ إِلاَ وَهُمْ كُسَالَى وَلاَ يُنفِقُونَ إِلاَّ وَهُمْ كُسَالَى وَلاَ يُنفِقُونَ إِلاَّ وَهُمْ كُسَالَى وَلاَ يُنفِقُونَ إِلاَ وَهُمْ كُسَالَى وَلاَ يُنفِقُونَ إِلاَّ وَهُمْ كُسَالَى وَلاَ يُنفِقُونَ إِلاَّ وَهُمْ كُسَالَى وَلاَ يُنفِقُونَ إِلاَ وَهُمْ كُسَالَى وَلاَ يُعْمَلُونَ اللّهِ وَبِرَسُولِهِ وَلاَ يَأْتُونَ الصَّلاةَ إِلاَّ وَهُمْ كُسَالَى وَلاَ يُنفِقُونَ إِلاَ وَهُمْ كُسَالَى وَلاَ يُعْفُونَ إِلاَ وَهُمْ كُسَالَى وَلَا يَعْفُونَ اللّهِ وَبِرَسُولِهِ وَلاَ يَأْتُونَ الصَّلَاةَ الْإِلَا وَهُمْ كُسَالَى وَلاَ يَعْفُونَ اللّهِ وَبِرَسُولِهِ وَلاَ يَأْتُونَ الصَالَا وَهُمْ كُسَالَى وَلَا يَعْفُونَ اللّهُ وَبِرَسُولُهِ وَلاَ يَاللّهِ وَلِو اللّهُ وَالْمُ الْعَلَقِ وَلاَ اللّهُ وَمِنَا مَا مَنْ مِنْ مَنْ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَلِولُولُونَ اللّهُ وَالْعَالِمُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَلِولَا اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ الْعُلْمُ وَاللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا

الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (قَالَ الله تَبَارَكَ الله عَمِلَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشُّركَاءِ عَنْ الشِّرْكِ مَنْ عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ ) (٢٢٨).

ا الله عَقْبَةَ بْنَ مُسْلِم، أَنَّ شُفَيًّا الأَصْبَحِيَّ، حَدَّثَهُ أَنَّهُ، دَخَلَ الْمَدِينَة، فَإِذَا هُوَ الْمُورِيَةِ، فَا إِذَا هُو مُرَيْرَة، فَدَنَوْتُ مِنْهُ حَتَّى بِرَجُلِ قَدْ اجْتَمَعَ عَلَيْهِ النَّاسُ، فَقَالَ: مَنْ هَذَا ؟ فَقَالُوا: أَبُو هُرَيْرَة، فَدَنَوْتُ مِنْهُ حَتَّى

<sup>(</sup>۲۲۵) سورة الكهف: ۱۱۰.

<sup>(</sup>٢٢٦) سورة البقرة: ٢٦٤.

<sup>(</sup>۲۲۷) سورة التوبة: ۵۳-۵۶.

<sup>(</sup>۲۲۸) صحیح مسلم: ۱۵٤/۱٤.

قَعَدْتُ بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُوَ يُحَدِّثُ النَّاسَ، فَلَمَّا سَكَتَ وَخَلاَ قُلْتُ لَهُ: أَسْأَلُكَ بحَقِّ وَبحَقٍّ لَمَا حَدَّتْتَنِي حَدِيثًا سَمِعْتَهُ مِنْ رَسُول الله صلِّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَقَلْتَهُ وَعَلِمْتَهُ، فَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: أَفْعَلُ، لَأُحَدِّتَنَّكَ حَدِيثًا حَدَّتَتِيهِ رَسُولُ الله صلَّى اللَّـهُ عَلَيْـهِ وَسَـلَّمَ عَقَلْتُـهُ وَعَلِمْتُهُ، ثُمَّ نَشَغَ أَبُو هُرِيْرَةَ نَشْغَةً فَمكَثْنَا قَلِيلاً ثُمَّ أَفَاقَ، فَقَالَ: لَأُحدِّثَنَّكَ حَدِيثًا حَدَّثَتِيهِ رَسُولُ الله صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي هَذَا البَيْتِ مَا مَعَنَا أَحَدٌ غَيْرِي وَغَيْرُهُ، ثُمَّ نَشَغَ أَبُو هُرَيْرَةَ نَشْغَةً شَدِيدَةً، ثُمَّ أَفَاقَ فَمَسَحَ وَجْهَهُ فَقَالَ: أَفْعَلُ، لَأُحَدِّثَنَّكَ حَديثًا حَدَّثَتِيــهِ رَسُولُ الله صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَنَا وَهُوَ فِي هَذَا البَيْتِ مَا مَعَنَا أَحَدٌ غَيْرِي وَغَيْرُهُ، ثُمَّ نَشَغَ أَبُو هُرَيْرَةَ نَشْغَةً شَدِيدَةً، ثُمَّ مَالَ خَارًّا عَلَى وَجْهِهِ فَأَسْ نَدْتُهُ عَلَى يَ طَويلاً، ثُمَّ أَفَاقَ فَقَالَ: حَدَّثَنِي رَسُولُ الله صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (أَنَّ اللَّه تَبَارَكَ وَتَعَالَى إِذَا كَانَ يَوْمُ القِيَامَةِ يَنْزِلُ إِلَى العِبَادِ ليَقْضِي بَيْنَهُمْ وَكُلَّ أُمَّةٍ جَاثِيَةُ، فَــأَوَّلُ مَنْ يَدْعُو بِهِ رَجُلٌ جَمَعَ القُرْآنَ، ورَجُلٌ قُتِلَ فِي سَبيل الله، ورَجُلٌ كَثِيرُ الْمَال، فَيَقُولُ اللَّهُ لِلْقَارِئِ: أَلَمْ أُعَلِّمْكَ مَا أَنْزَلْتُ عَلَى رَسُولِي؟ قَالَ: بِلَى يَا رَبِّ. قَالَ: فَمَاذًا عَمِلْتَ فِيمَا عُلِّمْتَ ؟ قَالَ: كُنْتُ أَقُومُ بِهِ آنَاءَ اللَّيْلِ وَآنَاءَ النَّهَارِ، فَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ: كَذَبْتَ، وَتَقُولُ لَهُ الْمَلاَئكَةُ: كَذَبْتَ، وَيَقُولُ اللَّهُ: بَلْ أَرَدْتَ أَنْ يُقَالَ: إِنَّ فُلاَنًا قَارِئٌ فَقَدْ قِيلَ ذَاكَ، وَيُؤْتَى بِصَاحِبِ الْمَالِ فَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ: أَلَمْ أُوسَيِّعْ عَلَيْكَ حَتَّى لَمْ أَدَعْكَ تَحْتَاجُ إِلَى أَحَدٍ ؟ قَالَ: بَلَى يَا رَبِّ، قَالَ: فَمَاذَا عَمِلْتَ فِيمَا آتَيْتُكَ ؟ قَالَ: كُنْتُ أَصِلُ الرَّحِمَ وَأَتَصَدَّقُ، فَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ: كَذَبْتَ، وَتَقُولُ لَهُ الْمَلاَئِكَةُ: كَذَبْتَ، وَيَقُـولُ اللَّهُ تَعَالَى: بَلْ أَرَدْتَ أَنْ يُقَالَ: فُلاَنٌ جَوَادٌ فَقَدْ قِيلَ ذَاكَ، ويُؤْتَى بِالَّذِي قُتِلَ في سَبِيلِ اللهُ، فَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ: فِي مَاذَا قُتِلْتَ ؟ فَيَقُولُ: أُمِرْتُ بِالجِهَادِ فِي سَبِيلِكَ فَقَاتَلْتُ حَتَّى قُتِلْتُ، فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى لَهُ: كَذَبْتَ، وِيَقُولُ لَهُ الْمَلاَئِكَةُ: كَذَبْتَ، ويَقُولُ اللَّهُ: بَلْ أَرَدْتَ أَنْ يُقَالَ: فُلاَنٌ جَرِيءٌ، فَقَدْ قِيلَ ذَاكَ)، ثُمَّ ضَرَبَ رَسُولُ الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى رُكْبَتِي فَقَالَ: (يَا أَبَا هُرَيْرَةَ، أُولَئكَ الثَّلاَثَةُ أُوَّلُ خَلْق الله تُستعَّرُ بهمُ النَّارُ يَوْمَ القِيَامَةِ).

وَقَالَ الوَلِيدُ أَبُو عُثْمَانَ: فَأَخْبَرَنِي عُقْبَةُ بْنُ مُسْلِمٍ أَنَّ شُفَيًّا، هُوَ الَّذِي دَخَلَ عَلَى مُعَاوِيَةً فَأَخْبَرَهُ بِهَذَا قَالَ أَبُو عُثْمَانَ: وَحَدَّثَتِي العَلاَءُ بْنُ أَبِي حَكِيمٍ، أَنَّهُ كَانَ سَيَّافًا لِمُعَاوِيَةً فَدَخَلَ عَلَيْهِ رَجُلٌ، فَأَخْبَرَهُ بِهَذَا عَنْ أَبِي هُرَيْرَة، فَقَالَ مُعَاوِيَةُ: قَدْ فُعِلَ لِمُعَاوِيَةً فَدَخَلَ عَلَيْهِ رَجُلٌ، فَأَخْبَرَهُ بِهَذَا عَنْ أَبِي هُرَيْرَة، فَقَالَ مُعَاوِيَةُ: قَدْ فُعِلَ

بِهَوُ لاَءِ هَذَا فَكَيْفَ بِمَنْ بَقِيَ مِنَ النَّاسِ ؟ ثُمَّ بَكَى مُعَاوِيَةُ بُكَاءً شَدِيدًا حَتَّى ظَنَنَا أَنَّهُ وَمَسَحَ عَنْ وَجْهِهِ، وَقَالَنَ هَالِكٌ، وَقُلْنَا قَدْ جَاءَنَا هَذَا الرَّجُلُ بِشَرِّ، ثُمَّ أَفَاقَ مُعَاوِيَةُ وَمَسَحَ عَنْ وَجْهِهِ، وَقَالَ هَالِكُ، وَقُلْنَا قَدْ جَاءَنَا هَذَا الرَّجُلُ بِشَرِّ، ثُمَّ أَفَاقَ مُعَاوِيَةُ وَمَسَحَ عَنْ وَجْهِهِ، وَقَالَ مَاكَانَ صَدَقَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنِيَا وَزِينَهَا لَوَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لاَ يُعْمَلُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴿ مَن كَانِ يَرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنِيَا وَزِينَهَا لاَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مَالُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ مَا كَانُوا يُعْمَلُونَ وَهُمَا وَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبُاطِلْمَا كَانُوا يُعْمَلُونَ وَهُمْ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مَا كَانُوا مَعْمَلُونَ فَي اللَّهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مُ فِيهَا وَبُاطِلْمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ وَهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِنْ فَي اللَّهُ مُ أَوْلِكَ اللَّهُ مَا وَبُاطِلْمَاكُونُ وَمَا وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُ اللَّالُولُ مَا كَانُوا اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُ الْمَالُونَ اللَّهُ اللْمُعَالِقُولُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعُلِقُ اللْمُولِقُ اللْمُعُلِي اللْمُعَلِّقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

### التفسير والشرح:

الشرك محبط للعمل مبطل له، وبهذا يكون رجاء صادقاً وانتظاره صالحاً وانتظاره صائباً (۲۳۲).

الله عَدَم تَقَبُّلِهِ نَفَقَاتِهِمْ وَهُوَ أَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللهِ وَهُوَ أَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللهِ وَبِرَسُولِهِ، وَلاَ يُؤدُّونَ الصَّلاَةَ إِلاَّ وَهُمْ كُسَالَى لاَ حَمَاسَةَ لَهُمْ فِي أَدَائِهَا، وَلاَ يُنْفِقُونَ وَبِرَسُولِهِ، وَلاَ يُؤدُّونَ الصَّلاَةَ إِلاَّ وَهُمْ كُسالَى لاَ حَمَاسَةَ لَهُمْ فِي أَدَائِهَا، وَلاَ يُنْفِقُونَ نَفَقَةً فِي مَصَالِح الجِهَادِ وَغَيْرِهَا إِلاَّ وَهُمْ كَارِهُونَ. وَبِمَا أَنَّ الأَعْمَالَ لاَ تَصِحِتُ إلاَّ بِالإِيمَانِ، وَبِمَا أَنَّ اللهُ مِنْهُمْ نَفَقَةً وَلاَ عَمَلاً (٢٣٣).

<sup>(</sup>۲۲۹) سنن الترمذي: ١٦٩/٤.

<sup>(</sup>۲۳۰) سورة هود: ۱۵-۱۹.

<sup>(</sup>٢٣١) أخرجه البزار والطّبرانيُّ.

<sup>(</sup>٢٣٢) أيسر التفاسير، أبو بكر الجزائري: ٢ /٤٠٣.

<sup>(</sup>٢٣٣) أيسر التفاسير، أسعد حومد: ١ /١٢٩٠.

﴿ قُولُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (أَنَا أَغْنَى الشُّركاءِ عَنْ الشِّرْكِ)، قال النووي في شرحه: ((مَعْنَاهُ أَنَا غَنِي عَن المُشَاركة وَغَيْرها، فَمَنْ عَمِلَ شَيْئًا لِي وَلِغَيْرِي لَمْ أَقْبَلُهُ، بَلْ أَتْرُكُهُ لِذَلِكَ الْغَيْرِ، وَالمُرَاد أَنَّ عَمَل المُرَائِي بَاطِل لَا ثُوَاب فِيهِ، ويَاتُمُ لِقَالَهُ، بَلْ أَتْرُكُهُ لِذَلِكَ الْغَيْرِ، وَالمُرَاد أَنَّ عَمَل المُرَائِي بَاطِل لَا ثُوَاب فِيهِ، ويَا أَتْمُ بِهِ) (٢٣٤).

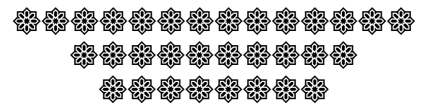
#### الفوائد والاستنباط:

- تقرير مبدأ أن الرياء مبطلة للعمل كالشرك محبط للعمل.
- إن الرياء من معاصي القلوب الشديدة الخطر على النفس وعلى العمل، وهو من الكبائر الموبقة، ولهذا اشتد الوعيد عليه في القرآن والحديث.
- يسبب عذاب الآخرة ولهذا أول من تسعر بهم النار يوم القيامة: قارىء القرآن، والمجاهد، والمتصدق بماله الذين فعلوا ذلك ليقال: فلان قارىء، فلان شجاع، فلان كريم متصدق. ولم تكن أعمالهم خالصة شه تعالى.
- الرياء يحرم ثواب الآخرة، قال صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (بشر هذه الأمــة بالسناء والدين، والرفعة، والتمكين في الأرض، فمن عمل عمــلا مــنهم عمل الآخرة للدنيا لم يكن له في الآخرة من نصيب).
- الرياء سبب في هزيمة الأمة، قال صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (إنما ينصر الله هذه الأمة بضعيفها، بدعوتهم وصلاتهم، وإخلاصهم)، هذا يبين أن الإخلاص لله تعالى سبب في نصر الأمة على أعدائها وأن الرياء سبب في هزيمة الأمة.

<sup>(</sup>۲۳٤) شرح صحيح مسلم، النووي: ١١٨ ١١٥-١١٦.

## 

# نموذج تطبيقي



## 🕸 نماذج معاصرة من تطبيقات الاقتصاد الإسلامي:

## بين الواجب والواقع 🖏

من أهم نماذج تطبيقات الاقتصاد الإسلامي المعاصرة على المستوى المؤسسي ما يلي (٢٣٥):-

هج - شركات التأمين والتكافل الإسلامي: هي مؤسسات تأمينية تكافلية السلامية، تقوم بكافة أعمال التأمين وإعادة التأمين على المخاطر المختلفة

<sup>(</sup>٢٣٥) مقومات ومحددات التطبيق المعاصر للاقتصاد الإسلامي، حسين حسين شحاتة: ١٩.

وما في حكم ذلك وفقاً لأحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية، ووفقاً لصيغ التعاون والتبرع والتكافل، ويوزع الفائض المتحقق من أنشطتها بين الشركة وأصحاب البوالص التأمينية وفقاً للشروط الواردة في العقود المبرمة، وتعتبر هذه الشركات البديل الإسلامي لشركات التأمين المعاصرة.

التأجير التمويلي الإسلامي: هي مؤسسات مالية إسلامية تقوم بكافة أنشطة الإجارة، حيث تمتلك الموجودات بهدف التأجير وتؤجرها للغير بصيغة الإجارة التشغيلية، أو الإجارة المنتهية بالتمليك، وفقاً لأحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية، ويحكم ذلك عقود الإجارة والصيانة والتأمين والوعد وغير ذلك، وتختلف عن عقود التأجير التمويلي التقليدي في أن الأولى تتجنب أي شرط يتعلق بالفوائد أو بنود فيها غرراً أو جهالة.

\$\frac{\mathbb{R}}{m\text{Color}} \text{ induction in the color in th

ويجب تقييم النماذج المعاصرة لتطبيق الاقتصاد الإسلامي في ضوء الواجب لبيان الإيجابيات لدعمها وتنميتها، وبيان السلبيات لعلاجها وفي ضوء ما أسفرت عنه بعض الدراسات الميدانية لهيئات ومؤسسات متخصصة في هذا المجال تبين ما يلي (٢٣٦):-

• - هناك نماذج ناجحة للمؤسسات المالية والاقتصادية المعاصرة.

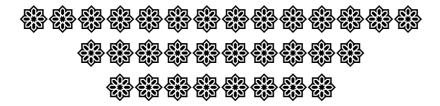
<sup>(</sup>٢٣٦) مقومات ومحددات التطبيق المعاصر للاقتصاد الإسلامي، حسين حسين شحاتة: ٢٠.

- - هناك نماذج بها بعض أوجه القصور الناجم عن العنصر البشري العامل بها بسبب نقص المعرفة وضعف الخبرة، وهذه أمور يمكن معالجتها.
- - هناك بعض النماذج لم تستكمل بعد هيئات الرقابة الشرعية، بل تكتفي بما يسمى المستشار الشرعي، وربما كان ذلك سبباً في وجود بعض المخالفات الشرعية.

وخلاص الرأي: فإن النماذج الناجحة قد أثرت على ما يناظرها في هذا التطبيق الوضعى مما جعلها تتجه إلى تطبيق النماذج الإسلامية.

## 

# الخاتمة والنتائج



## 🕸 الخاتمة والنتائج 🕸

بعد أن من الله علي بأن بلَّغني من البحث منتهاه، ومن الرسالة أو اخرها، ولأن الأعمال بخو اتيمها (٢٣٧)، أرى لزاماً أن نحط رحالنا عند خو اتيم رحلتا في منظومة الإنفاق، والتي يمكن أن نستلخص منها النتائج والدروس.

لذلك سأعمد إلى تسطير ما وفقني ربي لاستقائها، بشيء من الإسهاب، طمعاً في إبراز الأهداف المنشودة لهذا البحث، ونظرتي في ذلك باعتبار جملة المنظومة لا بخصوص ذاتية كل منها:

#### 🦈 - حكمة تشريع الزكاة:

شرع الله تعالى الزكاة فريضة من فرائض الإسلام وركناً من أركان الدين ؟ لتحقيق حكم كثيرة نفسية وخلقية واجتماعية (٢٣٨)، ففيما يتعلق بالحكم النفسية للزكاة، فإنها تتجلى من كون الزكاة بذلا وجودا، ولذا فهي تريح المعطي، وتسر المتلقي وقد (( سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أفضل الأعمال فقال: ((بدخال السرور على المؤمن)). قيل: وما إدخال السرور على المؤمن؟ قال: ((سد جوعته، وفك كربته، وقضاء دينه)).

وفيما يتعلق بأثر الزكاة في الأخلاق، فإنها تخلص الإنسان من البخل، وتنقذه من الشح، وتجعله يغالب النفس فيتطهر ويتزكى. وقد قال سبحانه: ﴿ خُدْ مِن ُ أَمْوَالِهُمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمُ وَتُزَكِّهِمْ بِهَا ﴾ (٢٣٩).

وبالزكاة تتقاد النفس لحكم العقل وتخضع لأو امر الله تعالى. ومن أسرار الزكاة الاجتماعية، أنها وسيلة المحافظة على العجزة والضعفاء، واجتثاث شافة

<sup>(</sup>٢٣٧) عن سهل بن سعد الله قال: قال رسول الله الله الأعمال بخواتيمها))، أخرجه البخاري: ٥ / ٢٣٨١.

<sup>(</sup>۲۳۸) إسلامنا، السيد سابق، دار الكتاب العربي، بيروت:١٢٠ - ١٢٢.

<sup>(</sup>۲۳۹) سورة التوبة: ۱۰۳.

العداوة والبغضاء من نفوسهم، عن طريق البذل من الأمانة التي في يد الأغنياء، فتقوى الصلات الاجتماعية، وينمو التعاون، ويحدث التوازن بين المسلمين في المجتمع؛ امتثالاً لأمره تعالى في قوله جل شائه: ﴿وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلُفِينَ فِي فِي فِي له جل شائه: ﴿ وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلُفِينَ فِي فَوله جل شائه: ﴿ وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلُفِينَ فَي فَوله جل شائه: ﴿ وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلُفِينِ فَي فَوله جل شائه المنافقة الله المنافقة الله المنافقة الم

فوائد الإنفاق له فوائد أخرى غير الجوائز الأخروية التي فيها ثقل كفة الحسنات: فبه كذلك رفع الدرجات في الدنيا، فقد صح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: ((اليد العليا خير من اليد السفلى))، فالمنفق خير من المنفق عليه؛ وكذلك هو مدعاة للغنى، وقد صح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: ((يقول الله تعالى: يا ابن آدم! أنفق أنفق عليك))، وقال صلى الله عليه وسلم: ((ما من يوم تطلع فيه الشمس إلا وملكان ينزلان، يقول أحدهما: اللهم أعط منفقاً خلفاً، ويقول الآخر: أعط ممسكاً تلفاً)) هذا في كل يوم تطلع فيه الشمس، ملكان ينزلان يرسلهما الله سبحانه وتعالى، ولا يمكن أن يدعو الملك إلا بما عين له كالشفاعة لا تكون إلا بإذنه: ﴿ وَلا يَشْعُونَ لَا إِلَا لَمِنَ أَنْ الله بالدعاء مِنْ خَشْيَةِ مُشْفِقُونَ } لا لمن أذن الله بالدعاء

ثم إن من فوائد الإنفاق الدنيوية أنه يرد الله به البلاء، فإن الصدقة تصطرع مع البلاء في السماء، وترده عن أهل البيت؛ ولهذا رتب الله على ابن آدم ثلاثمائة وستين صدقة كل يوم تطلع فيه الشمس، مقابل ما فيه من المفاصل، كما قال النبي

<sup>(</sup>٢٤٠) تهذيب موعظة المؤمنين من إحياء علوم الدين للإمام الغزالي، محمد جمال الدين القاسمي، دار ابن القيم: ٢٨ - ٣٨.

<sup>(</sup>٢٤١) سورة الحديد: ٧.

<sup>(</sup>٢٤٢) دروس للشيخ محمد الحسن الددو الشنقيطي، دروس صوتية قام بتفريغها موقع الشبكة الإسلامية: ٩/١.

<sup>(</sup>٢٤٣) سورة الأنبياء: ٢٨.

صلى الله عليه وسلم: ((كل سُلامي من الناس عليه صدقة كل يوم تطلع فيه الشمس)).

وفي صحيح مسلم من حديث عائشة رضى الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((إن الله خلق ابن آدم على ستين وثلاثمائة مفصل، وجعل على كل مفصل صدقة كل يوم تطلع فيه الشمس))، في كل مفصل من المفاصل، سواء كانت مما يعرفه الأطباء، ومما يدرك بالتشريح، أو كانت من المخفيات التي لا تعرف بالعين المجردة، فإن كل تلك المفاصل -عظيمها ودقيقها- رتب الله عليه صدقة كل يوم تطلع فيه الشمس، ويجزئ من ذلك أن يصلى المؤمن ركعتين وقت الضحى، فركعتان وقت الضحى تقومان مقام ثلاثمائة وستين صدقة؛ لكن لا شك أن هذا الترتيب هو إرشاد للعبد، ونفع له، وتقوية لهذه الجوارح، وسعى لتمتيعه بها، ودفع للضرر عنها، فما أحوجنا إلى مثل هذه الصدقات التي ترفع البلاء عن أهله في الدنيا، وترفع المنازل وتطفئ غضب الرب سبحانه وتعالى، وهي مع ذلك تضمن للإنسان الزيادة؛ فالصدقة لا تتقص المال كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: ((ما نقصت صدقة من مال))، فالصدقة لا تنقص المال، بل تزيده، وما يبذل الإنسان من المال؛ ابتغاء مرضات الله سبحانه وتعالى مخلوف عليه قطعا، لا بد أن يناله في هذه الحياة الدنيا، فضلاً عن أجره يوم القيامة، والله سبحانه وتعالى غنى عن دراهم الناس ودنانيرهم، وأعطياتهم وإمدادهم، وإنما امتحنهم ليعلم الذين يؤثرون الآخرة على الأولى، ويتقربون إليه بما آتاهم.

﴿ الدين الإسلام ومن أهدافه: معالجة المعضلات الإنسانية على أسس وخصائص ثابتة تميزه. ومن هذه المعضلات (مشكلة الفقر).

فلقد استخدم الإسلام أساليب متعددة لمحاربة الفقر، فقد أراد الله - سبحانه وتعالى - أن يميز المسلم بالتصور الناضج لقضية الفقر (الحرمان والحاجة) وأن

ينطلق من نظرة صحيحة نحوها تمهد للمواقف المتخذة في معالجته ومحاربته (٢٤٤).

لذا نجد أن الإسلام - من خلال نصوص القرآن والسنة - له تصوره المتميز لهذه القضية، حيث:

- رغَّب في الإنفاق والصدقة وهي لا تتحقق غالباً إلا في ظل الغني.
- اعتبر أن الفقر مصيبة و آفة خطيرة توجب التعوذ منها ومحاربتها، وأنه سبب لمصائب أخرى أشد وأنكى.
- حث الإسلام على الدعاء بطلب الغنى: ورد في صحيح مسلم من دعاء رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((اللهم إني أسالك الهدى والتقى والعفاف ورزقاً والغنى)) (٢٤٥)، ومن أدعية الصباح والمساء: ((اللهم إني أسألك علماً نافعاً ورزقاً طيباً وعملاً صالحاً متقبّلاً)) (٢٤٦).
- جعل من دلائل حب الآخرين وابتغاء الخير لهم الدعوة لهم بوفرة المال: أورد البخاري في صحيحه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم دعا لصاحبه وخادمه: "اللهم أكثر ماله"(٢٤٧)، وكذا دعا لعبد الرحمن بن عوف وعروة بن جعد بالبركة في تجارتهما كما في صحيح البخاري.
- اعتبر الغنى بعد الفقر نعمة يمتن الله على عباده بها: قال تعالى: ((وَوَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنَى)) (٢٤٨). وقال تعالى: ((الَّذِي أَطْعَمَهُمْ مِن جُوعٍ وَآمَنَهُمْ مِن خُونٍ)) (٢٤٩).

\_\_\_

<sup>(</sup>٢٤٤) سياسة الإسلام في محاربة الفقر، ياسين الشرجبي، موسوعة البحوث والمقالات العلمية، جمع: علي بن نايف الشحود: ١.

<sup>(</sup>٢٤٥) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٢٤٦) أخرجه البخاري.

<sup>(</sup>۲٤٧) أخرجه ابن ماجة.

<sup>(</sup>۲٤۸) سورة الضحى: ٨.

<sup>(</sup>٢٤٩) سورة قريش: ٤.

- أكد أن المال ركن هام الإقامة الدين والدنيا: يقول الله تعالى: ((ولا تُوتُواالسُّفَهَاءَ الله عليه أَمُوالكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُمْ قِيَامًا)) (٢٥٠). وفي الصحيح يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: " ما نفعني مال قط ما نفعني مال أبي بكر "(٢٥١)، وقد قدّم الجهاد بالمال على الجهاد بالنفس في معظم المواضع القرآنية.

- جعل الرزق الوفير ثمرة يُرغّب إليها إتيان الصالحات: قال تعالى: ((وَلَوْأَنَ الْمُلَالْقُرَى آمَنُوا وَاتَقُوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍمِن السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ)) (٢٥٢). وفي الحديث يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((من أحب أن يُبسط له رزقه وينسأ له أشره فليصل رحمه)) (٢٥٣).

- جعل الحرمان والحاجة نتيجة يُرهبُ بها من اجترح السيئات: يقول تعالى: ((فَكَفَرَتْ بِأَنْعُم اللهِ فَأَذَاقَهَا اللهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ )) (٢٥٤)، ويقول رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحديث الشريف: ((إن الرجل ليحرم الرق بالذنب يصيبه)) (٢٥٥).

- جعل الغني المنفق أحد اثنين تمدح غبطتهم، حيث يقول رسول الله صلى الله على هلكته في عليه وسلم: ((لا حسد إلا في اثنين، رجل آتاه الله مالاً فسلطه على هلكته في الحق))(٢٥٦).

- ميز بين الغني المنفق والفقير الآخذ: في الحديث المتفق عليه من حديث أبي هريرة - رضي الله عنه - يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((اليد العليا خيرٌ من اليد السفلى، واليد العليا هي المنفقة، واليد السفلى هي السائلة))(٢٥٧).

<sup>(</sup>۲۵۰) سورة النساء: ٥.

<sup>(</sup>٢٥١) أخرجه أحمد وابن ماجة.

<sup>(</sup>٢٥٢) سورة الأعراف: ٩٦.

<sup>(</sup>۲۵۳) أخرجه البخاري.

<sup>(</sup>٢٥٤) سورة النحل: ١١٢.

<sup>(</sup>٢٥٥) أخرجه ابن ماجة.

<sup>(</sup>٢٥٦) أخرجه البخاري.

- اعتبر المال خيراً فُطِرَ الإنسان على حبه: قال تعالى: ((وَإَنَهُ لِحُبِّ الْخَيْرِ لَشَالَ حُبَّا جَمَّا)) (٢٥٩)، وقال تعالى: ((وَتُحِبُّونِ الْمَالَ حُبَّا جَمَّا)) (٢٥٩).

- جعل الله الإنفاق في محله سببا للخلف العاجل والثواب الآجل (٢٦٠)، شاهده قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنْفَتُمْ مِنَ شَيِ عُهُو يُخْلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾ (٢٦١).

والكون الذي هو فيه من جهة أخرى، وذلك من خلال الرابط بينهما وهو الإنفاق، يقول الله تعالى: (هُوَأَنشَأَكُم مِّن الأَرْضِ وَاسْتَعْمَر كُمْ فِيهَا (٦١)) (٢٦٢).

﴿ آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُم مُّسْتَخْلَفِينَ فِيهِ فَالَّذِينِ آمَنُوا مِنكُمْ وَأَنفَقُوا لَهُمْ أَجْرُ كَبِيرُ ﴾ (٢٦٣).

> ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاكُمْ خَلاَفَ فِي الأَرْضِ مِن بَعْدِهِم لِنَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ (٢٦٠). ((وَلَقَدْ مَكَنَّاكُمْ فِي الأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَاشِ قَلِيلاً مَّا تَشْكُرُون (٢٠)) (٢٦٥). ((هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً (٢٩)) (٢٦٦).

> > (۲۵۷) أخرجه البخاري.

(۲۵۸) سورة العاديات: ۸.

(٢٥٩) سورة الفجر: ٢٠.

(٢٦٠) تيسير اللطيف المنان في خلاصة تفسير القرآن، عبد الرحمن بن ناصر السعدي، وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، المملكة العربية السعودية، ط١، ١٤٢٢ه: ٣٤٣/١١.

(۲٦١) سورة سبأ: ٣٩.

(۲۲۲) سورة هود: ۲۱.

(٢٦٣) سورة الحديد: ٢.

(۲٦٤) سورة يونس: ١٤.

(٢٦٥) سورة الأعراف: ١٠.

(٢٦٦) سورة البقرة: ٢٩.

((وَسَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنْهُ (١٣))<sup>(٢٦٧)</sup>. ((الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فِرَاشاً وَالسَّمَاء بِنَاء (٢٢))<sup>(٢٦٨)</sup>.

((الَّذِي جَعَلَ لَکُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَکُمْ فِيهَا سُبُلًا وَأَنزَلَ مِن السَّمَاء مَاء فَأَخْرَجْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِّن نَبَاتٍ شَتَى (٥٣))(٢٦٩).

((هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولًا فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِّزْقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ (١٥))(٢٧٠).

فحسبنا الآن أن نتبين حقيقة أبرزتها الأدلة القرآنية التي سقناها على أن الإنفاق الواجب على المكلف ليس منحصرًا في الزكاة، وهذه الحقيقة أن ما خوله الله للإنسان من حق الانتفاع بالأرض وما يخرج منها وما يدب عليها من دابة وما يمكن أن تصل إليه يده من جوانب الكون الأخرى مما علت أو سفلت محكوم بالوظيفة التي خلقه الله للقيام بها، وهي خلافته في الأرض خلافة، من وظائفها عملُه في عمارة الأرض.

وبديهي أن خلافة الله تعني التزام العدل في جميع التصرفات، وأن الترام العدل يعني اعتبار مصلحة الجميع قبل مصلحة الفرد إذا تغايرت المصلحتان وقبل أن تتغاير في حقيقة الأمر، إذ هما متكاملتان عند التقدير السليم والنظر العميق البعيد.

كما أن عمارة الأرض تقتضى تضافر الجميع على إنجازها واستمرارها وتطويرها وصيانتها كل بحسب ما آتاه الله وفطره عليه من كفاية وفهم واستعداد وعلم، تضافرًا يلتزم باعتبار مصلحة الجميع.

وليس مصلحة الجميع، وليس مصلحة الفرد منطلقًا وهدفًا في آن واحد، إذ ان اعتبارها منطلقًا يترتب عليه التوزيع العادل المتساوي لما تطلبه العمارة من الجهد

<sup>(</sup>٢٦٧) سورة الجاثية: ١٣.

<sup>(</sup>٢٦٨) سورة البقرة: ٢٢.

<sup>(</sup>۲٦٩) سورة طه: ٥٣.

<sup>(</sup>۲۷۰) سورة الملك: ١٥.

وما تقتضيه من التعاون الصادق الخالص من شوائب الأنانية والمخاتلة والخداع والتغيير (٢٧١).

في حين أن اعتبارها هدفًا يترتب عنها تلقائيا تجانس المشاعر والتقديرات تجانسًا ينعكس على تكافل الجهود وتكاملها ؛ لأن شعور العامل بأن عمله يشمله ويشمل غيره كما أنه مشمول بعدم غيره ينأى به عن كل ما من شأنه أن يحفزه إلى التقصير وإلى المداورة والتهرب، بل ومحاولة الموازنة بين عمله وعمل غيره، فالجميع مدرك مستيقن وهو يبذل ما يبذل من جهد، بأنه إنما يعمل لمصلحته باعتبارها جزءًا من مصلحة غيره.

لذلك كان هدف الشارع من الشريعة تحقيق المصلحة العامة وكفالتها وصيانتها من كل ما قد يضر بها أو ينال منها (٢٧٢).

قال الإمام الشاطبي (٢٧٣): (إن وضع الشرائع، إنما هو لمصالح العباد في العاجل والآجل معًا).

ثم قال: "والمعتمد إنما هو أنّا استقرينا من الشريعة أنها وضعت لمصالح العباد، فإن الله تعالى يقول في بعثه الرسل وهو الأصل: ﴿ رُسُلًا مُبَشِرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِللَّهُ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ ﴾ (٢٧٤).

المصارف الإسلامية، وصناديق الاستثمار وشركات وهيئات التامين والتكافل الاجتماعي الإسلامي، وشركات الصرافة، وشركات التأجير التمويلي الإسلامي،

<sup>(</sup>٢٧١) الإسلام وانتزاع الملك للمصلحة العامة، محمد الحاج ناصر، مجلة مجمع الفقه الإسلامي، مطبعة فضالة المحمدية، ط١، ١٩٩١م: ٧٥٠٧/٢.

<sup>(</sup>۲۷۲) المصدر نفسه.

<sup>(</sup> $^{7/7}$ ) الموافقات، إبر اهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي،  $^{9.6}$ ، تحقيق: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، دار ابن عفان،  $^{4.1}$  الموافقات،  $^{7/7}$ .

<sup>(</sup>۲۷٤) سورة النساء: ٩٥.

والكيانات الاقتصادية الإسلامية، ونحو ذلك تتضمن العديد من الإيجابيات والمؤشرات المبشرة، كما تضمن بعض السلبيات يمكن علاجها.

### وأخيراً وليس آخراً...

الرحمن أسألُ أن يوفقنا لنفع المسلمين ومنفعتهم. ربنا آتنا من لدنك رحمةً وهيئ لنا من أمرنا رشداً واجعل معونتك العظمى لنا سنداً وقُرَّ أعيننا برؤية العبيب المصطفى اليومَ وغداً وقُرَّ أعيننا برؤية العبيب المصطفى اليومَ وغداً وقُل الْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الذين اصْطَفَى

والممد لله أولاً وأخراً وحائماً...

الباحث

المصادر والمراجع

<sup>(</sup>۲۷۵) سورة النمل: ٥٩.



# المادر والمراجع ﴿

#### 🏶 القرآن الكريم.

- 1. أحكام النقود و استبدال العملات في الفقه الإسلامي، على أحمد السالوس، مكتبة الفلاح، الكويت.
- ٢. الآداب الشرعية، ابن مفلح المقدسي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثالثة، سنة النشر ١٩٩٩م.
- 7. الأدب المفرد، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار البشائر الإسلامية، بيروت، الطبعة الثالثة، سنة النشر ١٤٠٩ه.
- ٤. الأركان الأربعة في ضوء الكتاب والسنة، أبو الحسن الندوي، دار القلم،
   الكويت.
- الإسلام وانتزاع الملك للمصلحة العامة، محمد الحاج ناصر، مطبعة فضالة المحمدية، الطبعة الأولى، سنة النشر ١٩٩١م.
  - ٦. إسلامنا، السيد سابق، دار الكتاب العربي، بيروت.
- ٧. أنوار التنزيل وأسرار التأويل، (تفسير البيضاوي)، ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر البيضاوي، دار الفكر، بيروت.
- ٨. أهمية الإنفاق العام و آثاره، محمد حسن يوسف، مقال منشور على موقع صيد الفوائد بتاريخ ٢٠٠٨/٤/٢٩م.
- 9. أهمية الوقف وحكمة مشروعيته، عبد الله بن أحمد الزيد، مجلة البحوث الإسلامية، العدد٣٦، ١٤١٣ه، الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، المملكة العربية السعودية.
  - 1 · أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير، أبو بكر الجزائري، دار السلام، القاهرة.

- 11. أيسر التفاسير، أسعد حومد، دار السلام، الرياض، سنة النشر 119.
- 11. بهجة قلوب الأبرار وقرة عيون الأخيار في شرح جوامع الأخبار، عبد الرحمن بن ناصر السعدي، وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، المملكة العربية السعودية، الطبعة الرابعة، سنة النشر 127٣.
- 17. تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، أبو العلاء محمد بن عبد الرحمن بن عبد الرحمن بن عبد الرحيم المباركفوري، تحقيق: عبد الوهاب بن عبد اللطيف، المكتبة السلفية، المدينة المنورة، الطبعة الثانية، سنة النشر ١٣٨٣ه.
- 11. التفسير القيم، ابن قيم الجوزية محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، ٧٥١، تحقيق: محمد حامد الفقى، دار الكتب العلمية، بيروت.
- 10. التفسير الميسر، إشراف: عبد الله بن عبد المحسن التركي، موقع مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.
- 17. تفسير مجاهد، مجاهد بن جبر المخزومي التابعي أبو الحجاج، تحقيق: عبد الرحمن الطاهر محمد السورتي، المنشورات العلمية، بيروت.
- 1۷. تفسير مقاتل بن سليمان، أبو الحسن مقاتل بن سليمان بـن بشـير الأزدي بالولاء البلخي، تحقيق: أحمد فريد، دار الكتب العلميـة، بيـروت، الطبعة الأولى، سنة النشر ٢٠٠٣م.
- 19. تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن المعدي، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، سنة النشر ١٤٢٠.
- ٢٠. تيسير اللطيف المنان في خلاصة تفسير القرآن، عبد الرحمن بن ناصر السعدي، وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، المملكة العربية السعودية، الطبعة الأولى، سنة النشر ١٤٢٢ه.

- ۲۱. التيسير بشرح الجامع الصغير، زين الدين عبد الرؤوف المناوي، مكتبة الإمام الشافعي، الرياض، الطبعة الثالثة، سنة النشر ۱٤۰۸.
- ٢٢. جامع الأصول من أحاديث الرسول ﷺ، مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثير، ٦٠٦ه، تحقيق: عبد القادر الأرنؤوط، مكتبة الحلواني، دمشق، الطبعة الأولى.
- ۲۳. جامع العلوم والحكم، أبو الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الأولى، سنة النشر ١٤٠٨.
- ٢٤. الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله ﷺ وسننه وأيامه، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، ت٥٦٥، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة، الطبعة الأولى، سنة النشر ١٤٢٢ه.
- الجامع لأحكام القرآن، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر القرطبي، ٦٧١ ه، تحقيق: هشام سمير البخاري، دار عالم الكتب، الرياض، سنة النشر ١٤٢٣ ه.
- 77. حتى لا يتوقف عطاء الدعاة، فيصل البعداني، مقال في مجلة البيان.
- ٢٧. حجة الله البالغة، أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوي، تحقيق: سيد سابق، دار الكتب الحديثة، القاهرة.
- ٢٨. حق الجار، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، دار عالم الكتب، الرياض.
- 79. حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الرابعة، سنة النشر ١٤٠٥.
- ٣٠. دروس للشيخ محمد الحسن الددو الشنقيطي، دروس صوتية قام
   بتفريغها موقع الشبكة الإسلامية.

- ۳۱. السراج المنير، (تفسير الشربيني)، محمد بن أحمد الخطيب الشربيني، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٣٢. سنابل الخير، فيصل بن علي البعداني، مقال منشور في مجلة البيان.
- ٣٣. سنن ابن ماجه، أبو عبد الله محمد بن يزيد ابن ماجه القزويني، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقى، دار الفكر، بيروت.
- ٣٤. سنن أبي داود، أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الأزدي، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، دار الفكر، بيروت.
- ٣٥. سنن البيهقي الكبرى، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، مكتبة دار الباز، مكة المكرمة، سنة النشر ١٤١٤ ه.
- ٣٦. سنن الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى الترمذي، تحقيق: بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، بيروت، سنة النشر ١٩٩٨م.
- ٣٧. سنن الدارمي، عبد الله بن عبد الرحمن أبو محمد الدارمي، تحقيق: فواز أحمد زمرلي وخالد السبع العلمي، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الأولى، سنة النشر ١٤٠٧ه.
- ٣٨. سنن النسائي، أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية، حلب، الطبعة الثانية، سنة النشر ١٤٠٦ ه.
- ٣٩. سياسة الإسلام في محاربة الفقر، ياسين الشرجبي، موسوعة البحوث والمقالات العلمية، جمع: على الشحود.
- ٠٤٠. شرح رياض الصالحين، محمد بن صالح بن محمد ابن عثيمين، الرياض.
- 13. صحيح ابن حبان، محمد بن حبان بن أحمد أبو حاتم التميمي البستي، ترتيب ابن بلبان، تحقيق: شعيب الأرنووط، مؤسسة الرسالة، ببروت، الطبعة الثانية، سنة النشر ١٤١٤ ه.

- 25. صحيح ابن خزيمة، محمد بن إسحاق بن خزيمة أبو بكر السلمي النيسابوري، تحقيق: محمد مصطفى الأعظمي، المكتب الإسلامي، بيروت، سنة النشر ١٣٩٠ ه.
- ٤٣. صحيح مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري، ت ٢٦١ ه، دار الجيل، بيروت.
- 23. الضرائب والتنمية: دراسة لدور الضرائب على الدخل في تمويل الإنفاق العام بمصر، عبد الله الصعيدي، دار النهضة العربية، القاهرة، سنة النشر ١٩٩٠م.
- 25. عون المعبود شرح سنن أبي داود، محمد شمس الحق العظيم آبادي أبو الطيب، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية، سنة النشر 1٤١٥.
- ٤٦. فتح الباري شرح صحيح البخاري، أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني، دار المعرفة، بيروت، سنة النشر ١٣٧٩ه.
- ٤٧. الفتح الربّاني لترتيب مسند الإمام أحمد بن حنبل الشيباني، أحمد البنا الساعاتي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٤٨. فصول ومسائل تتعلق بالمساجد، عبد الله بن عبد الرحمن ابن جبرين، وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، المملكة العربية السعودية، الطبعة الأولى، سنة النشر ١٤١٩.
  - ٤٩. فقه الزكاة، يوسف القرضاوي، مؤسسة الرسالة، بيروت.
- .٥٠ فقه السنة، السيد سابق، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى، سنة النشر ٢٠٠٢م.
- الصدقة وثمراتها في الدنيا والآخرة، عبد القادر عبد الكريم جوندل.
- ٥٢. فيض القدير شرح الجامع الصغير، زين الدين عبد الرؤوف المناوي، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، الطبعة الأولى، سنة النشر ١٣٥٦ ه.

- ٥٣. الكبائر، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، دار الندوة الجديدة، بيروت.
- ۵۶. الكشاف، أبو القاسم الزمخشري، دار الكتاب العربي، بيروت، سنة النشر ۱٤۰۷ه.
- ٥٥. لطائف الإشارات، (تفسير القشيري)، أبو القاسم عبد الكريم القشيري، دار الهلال، مصر.
- ٥٦. المالية العامة: النفقات العامة والإيرادات العامة، رفعت المحجوب، دار النهضة العربية، القاهرة، سنة النشر ١٩٧٥م.
- ٥٧. المالية العامة، السيد عبد المولى، دار الفكر العربي، القاهرة، سنة النشر ١٩٨٤م.
  - ٥٨. مبادئ علم المالية العامة، زين العابدين ناصر، بدون ناشر.
- 90. مجلة البحوث الإسلامية، تصدر عن الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، المملكة العربية السعودية.
  - ٠٦٠. مجلة البيان، تصدر عن المنتدى الإسلامي.
- 71. مجلة الجامعة الإسلامية، تصدر عن الجامعة الإسلامية في المدينة المنورة.
- 77. مجلة مجمع الفقه الإسلامي، تصدر عن مجمع الفقه الإسلامي التابع لمنظمة المؤتمر الإسلامي.
- 77. مختصر ابن كثير، محمد علي الصابوني، دار القرآن الكريم، بيروت، الطبعة السابعة، سنة النشر ١٩٨١م.
- 37. المستدرك على الصحيحين، محمد بن عبد الله أبو عبد الله الحاكم النيسابوري، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، سنة النشر ١٤١١ه.
- مسند أبي داود الطيالسي، سليمان بن داود أبو داود الفارسي
   البصري الطيالسي، دار المعرفة، بيروت.

- 77. مسند أبي يعلى، أبو يعلى أحمد بن علي بن المثنى الموصلي، مركز التراث للبرمجيات، الرياض، الطبعة الأولى، سنة النشر ١٤٢٧ه.
- 77. مسند أحمد، أحمد بن حنبل أبو عبد الله الشيباني، بأحكام شعيب الأرنؤوط، مؤسسة قرطبة، القاهرة.
- 77. المسئولية في الإسلام، عبد الله قادري الأهدل، الطبعة الثانية، سنة النشر ١٩٩٩م.
- 79. المشروع والممنوع في المسجد، محمد بن علي العرفج، وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، المملكة العربية السعودية، الطبعة الأولى، سنة النشر 1219.
- ٧٠. مصنف عبد الرزاق، أبو بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، سنة النشر ١٤٠٣ه.
- ٧١. المعجم الأوسط، أبو القاسم سليمان بن احمد الطبراني، ت ٣٦٠ ه، تحقيق: طارق بن عوض الله وعبد المحسن بن إبراهيم الحسيني، دار الحرمين، القاهرة، سنة النشر ١٤١٥ ه.
- ٧٢. المعجم الكبير، أبو القاسم سليمان بن احمد الطبراني، ت ٣٦٠ ه، تحقيق: حمدي بن عبد المجيد، مكتبة العلوم والحكم، الموصل، الطبعة الثانية، سنة النشر ١٤٠٤ ه.
- ٧٣. مفردات ألفاظ القرآن، الحسين بن محمد بن المفضل أبو القاسم الراغب الأصفهاني، دار القلم، دمشق.
  - ٧٤. المفصل في أحكام الربا، على الشحود.
- ٧٥. المفهم لما أشكل من تلخيص صحيح مسلم، أبو العباس القرطبي، تحقيق: محى الدين مستو، دار ابن كثير، سنة النشر ١٤٢٠ه.
- ٧٦. مقومات ومحددات التطبيق المعاصر للاقتصاد الإسلامي، حسين حسين شحاتة.

- ٧٧. المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، أبو زكريا يحيى بن شرف بن مري النووي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثانية، سنة النشر ١٣٩٢ه.
- ٧٨. الموافقات، إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي، ٧٩٠، تحقيق: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، دار ابن عفان، الطبعة الأولى، سنة النشر ١٩٩٧م.
- ٧٩. موسوعة البحوث والمقالات العلمية، جمع: على بن نايف الشحود.
- ٨٠. الموسوعة الفقهية الكويتية، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية،
   الكويت، دار السلاسل، الكويت، الطبعة الثانية.
- ٨١. نفقات القائمين على الصدقات، سعود بن عبد الله الفنيسان، فتاوى واستشارات الإسلام اليوم.
- ٨٢. النكت والعيون، أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي، تحقيق: السيد بن عبد المقصود بن عبد الرحيم، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٨٣. النهاية في غريب الحديث والأثر، أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري، ت ٢٠٦، تحقيق: طاهر أحمد الزاوى ومحمود محمد الطناحي، المكتبة العلمية، بيروت، ١٣٩٩ه.
- ٨٤. نيل الأوطار من أحاديث سيد الأخيار شرح منتقى الأخبار، محمد بن على بن محمد الشوكاني، إدارة الطباعة المنيرية.
- ٨٠. الوابل الصيب من الكلم الطيب، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله ابن قيم الجوزية، تحقيق: محمد عبد السرحمن عوض، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الأولى، سنة النشر ١٩٨٥م.

